
1

Predigt am 25.10. 2015 (30. Sonntag Lj.B): Mk 10.46-52
Gesicht und Gehör

Leg mein Gesicht frei, mach mich schön.
Wer mich entlarvt hat, wird mich finden.
Ich hab‘ Gesichter, mehr als zwei,
Augen, die tasten vor im Blinden,
Herzen aus Angst, die vor Angst vergehn:
Leg mein Gesicht frei, mach mich schön.

Leg mein Gesicht frei, mach mich schön.
Wer sich entlarvt sieht, wird gefunden
und wird ganz neu sich selbst verstehn,
wird leben, offen, unumwunden,
und nirgendshin verloren gehn:
Leg mein Gesicht frei, mach mich schön.

I. Damit Sie den Zusammenhang zum eben gehörten Evangelium herstellen können:  Das 
Wort „Gehör“ bringen wir ohne weiteres mit dem Hören in Verbindung. Dagegen leider nicht 
mehr das Wort „Gesicht“ mit dem Sehen. Der Bettler Bartimäus bittet Jesus: „  Rabbuni, ich  
möchte  wieder sehen können.“ Er bittet also um sein „Gesicht“. Dieses Gedicht, dieses Gebet 
von  Huub  Osterhuis: Eine  ganz  neue  Sicht  dieser  Begegnung  zwischen  dem  blinden 
Bartimäus  und dem sehenden,  hellsichtigen Jesus  von Nazareth?   Ansehen hat  nur,  wer 
angesehen wird und vielleicht  nur  deshalb selber  besser oder  wieder  sehen kann.  Diese 
Sichtweise ist mir mittlerweile lieber als die altbekannte: Jesus öffnete ihm die Augen für 
seine Bedeutung, seine Botschaft etc. Aber auch das Gehör kommt in dieser Perikope nicht 
zu kurz. Es wundert mich immer neu, dass der Blinde, noch bevor er wieder sehen kann, 
aufspringt und auf Jesus zu läuft.  „Verliebt in eine Stimme“ heißt es – völlig unabhängig 
voneinander-  im schmalen, aber umwerfend guten Roman des spanischen Priesterdichters 
Pablo d‘ Ors  „Die Wanderjahre des August Zollinger“ und im neuesten, fabelhaften Roman 
des Schweizers Alain Claude Sulzer mit dem Titel „Postskriptum“. Allein die Stimme (!) Jesu 
genügt,  um  Bartimäus  Orientierung  zu  geben.  So  irgendwie  stelle  ich  mir  das  fehlende 
Gesicht und das umso mehr ausgeprägte Gehör des Bettlers Bartimäus vor. Das Hören, hier 
das  Hören  der  Stimme  Jesu,  war  ihm  nicht  abhandengekommen.  Hören  können  ist 
tatsächlich  weit  wichtiger  als  sehen  können.  Nicht  mehr  hören  können  ist  tatsächlich 
ungleich schrecklicher als nicht mehr sehen zu können. Blindgeborene haben es um einiges 
leichter als Taubgeborene und deshalb stumm Gebliebene. Der Verlust bzw. das Fehlen des 
Gehörs  ist  noch  schlimmer  als  der  Verlust  bzw.  das  Fehlen  des  Gesichtes.  Nur  weil  der 
irgendwann erblindete Bartimäus umso besser hören kann, konnte er den wahrnehmen, der 
ihm das Sehen, das Gesicht zurückgeben konnte: „Leg mein Gesicht frei, mach mich schön…“ 
Zunächst womöglich „entlarvend“:   „Augen, die tasten vor im Blinden“ Es ist gar nicht so 
einfach, verliebt in seine Stimme, nun auch IHN zu sehen, der so spricht: „Geh, dein Glaube  
hat dir geholfen!“ Geh, denn du bist schön; schön in meinen, schön in Gottes Augen. Du wirst 
„ganz neu dich selbst versteh’n, wirst leben, offen, unumwunden und nirgendshin verloren  
geh’n.“



2

II.  Verloren war  er  dieser  arme blinde Bettler,  der  jetzt  endlich doch Gehör  fand.  Wenn 
Bartimäus ruft, schreit „Sohn Davids, hab Erbarmen mit mir! Rabbuni, ich möchte wieder  
sehen  können“, dann  heißt  dies  doch:  Er  war  nicht  immer  blind.  Gesehen hat  er  schon 
einmal. So wie wir auch! Aber irgendetwas hatte ihn mit Blindheit geschlagen. Er hat sein  
Gesicht, seine Sehkraft verloren und „blickt nichts mehr“, wie wir sagen. Er hat keine Aussicht 
mehr; er weiß nicht mehr genau, wo und wie „es lang geht“. Er ist unten angelangt, an den 
Rand geraten, an die Peripherie. 

Dorthin sind wir als Kirche in Deutschland in mancherlei Hinsicht auch geraten, wie wir am 
vergangenen Kirchweih-Sonntag in der Predigt schmerzlich zur Kenntnis nehmen mussten. 
Und als Einzelchristen finden wir uns da stimmungsmäßig auch und durchaus wieder. Heute 
am sog.  Weltmissionssonntag sollten wir uns als erstes fragen, wo wir selber sehbehindert 
sind, bevor wir daran denken, wie wir mit unserer Sicht-Weise und Welt-Anschauung andere 
beglücken,  gar  überzeugen  können.  Wir  haben  ja  so  viele  Arbeitskreise,  Räte,  Kom-
Missionen,  Umfragen,  mit  denen  wir  alles  beleuchten.  Wir  stapeln  eifrig  Dialog-Papiere, 
Hirtenbriefe, Pastoralpläne, dass uns ob der vielen Druckerschwärze schon ganz schwarz vor 
Augen werden könnte. Vielleicht haben wir noch gar nicht unsere blinden Flecken bemerkt, 
die wir uns trotz oder gerade mit diesen Dokumenten zugezogen haben. Wie wäre es, wenn 
die Bischofskonferenz ihre Vollversammlung unisono mit  dem Ruf beginnen würde:  „Wie 
Blinde sind wir, Herr, vor dir. Hab Erbarmen mit uns! Wir möchten wieder sehen können.“  Sie 
würde ihr Gesicht nicht verlieren! Im Gegenteil: Ihr Gehör würde besser! Wie wäre es, wenn 
dies  eine  Ordinariatssitzung,  ein  (Stadt-)Pfarrgemeinderat,  ein  Dekanatsrat,  eine 
Gottesdienstgemeinde, jeder von uns gleichermaßen tun würde – nicht als liturgische Floskel  
im Gebet zu Beginn der Sitzung, sondern aus ehrlichem Leidensdruck. Wir würden unser  
Gesicht nicht verlieren, aber neu bei den Menschen Gehör finden.

Wer  weiß,  wohin  wir  kämen,  wenn  wir  Jesus  bitten  würden;  ihn  wie  Bartimäus  laut, 
leidenschaftlich und sehnsüchtig bitten würden, uns die Augen zu öffnen, damit wir mit der 
Sehhilfe seines Evangeliums erkennen könnten, was Gott mit seiner Kirche vorhat – hier bei 
uns und erst recht in den sog. Jungen Kirchen. Vielleicht würden wir sehen, erkennen, wo der 
Weg lang geht, und das Gespür, das Gehör, das Gesicht bekommen, wo und wie wir heute 
Mission betreiben müssen, beginnend in unseren Familien und Freundeskreisen, inmitten 
unserer Kirche und inmitten eines Landes, das schon längst wieder Missionsland geworden 
ist. „Mission possible! – Mission ist möglich!“ Gott will das nicht missen. Er vermisst aber 
unser Gesicht, unser Gehör, unser Gespür, unser Gebet, vor allem aber unsere Gewissheit, 
dass ER „will, dass alle Menschen gerettet werden und zur Erkenntnis er Wahrheit gelangen.“ 
(1 Tim 2,4).
In  seinem leider vergessenen Werk  „Der  Herr“ von  Romano Guardini,  das  ich schon als 
Abiturient gelesen habe, hat dieser geniale Religionsphilosoph dem Thema „Die Blinden und 
die Sehenden“ ein großartiges Kapitel gewidmet. „Sehen“, heißt es dort, „ist etwas anderes,  
als der Spiegel tut, der auffängt, gleichgültig, was vor ihn kommt. Sehen geht aus dem Leben  
hervor und wirkt ins Leben hinein. Sehen heißt, die Dinge hereinholen.“ 

J. Mohr, Stadtkirche Heidelberg
www.se-nord-hd.de


