
1

Predigt am 13.09.2015 (24. So. Lj. B) – Mk 8,27-35
Ungläubiges Staunen

I.  „Ungläubiges Staunen“ heißt das viel beachtete und mehr als bemerkenswerte Buch von  Navid Kermani, 
das  ich  nicht  mehr  aus  der  Hand  legen  kann.  „Ungläubiges  Staunen  -  Über  das  Christentum“ ist  der 
vollständige Titel. (Verlag CH. Beck München 2015) Navid Kermani ist ein deutsch-iranischer Schriftsteller und 
habilitierter  Islamwissenschaftler.  Der gläubige Muslim wurde 1967 in Siegen geboren und lebt heute mit 
seiner Familie in Köln. Seit Jahren kritisiert er die „Verzerrung religiöser Texte“ nicht zuletzt der Texte des 
Koran - und die „komplette Verdrängung der Religion“ aus dem Alltag der Menschen hierzulande. Sein neues 
Buch,  geradezu  eine  atemberaubende  Meditation,  über  das  Christentum  anhand  großer  christlicher 
Kunstwerke, Bilder und Begriffe, Heiliger und Rituale, löste bei  mir ein gläubiges (!) Staunen aus über die 
Intuition und Interpretation des Christentums eines aus unserer Sicht „Ungläubigen“, was Kermani nicht im 
Geringsten als Schimpfwort empfindet. Im Gegenteil: Er räumt diese Bezeichnung für sich selber ein, indem er  
aufzeigt,  wo er als gebildeter, liberaler Moslem die Grenze zum Christentum sieht,  sie nicht überschreiten 
kann, nicht überschreiten will. Er ist und will nicht christlich gläubig sein, hat aber einen guten und tiefen Blick  
für die Schönheit des Christentums. - Übrigens erhält Navid Kermani demnächst im Oktober in der Frankfurter  
Paulskirche den renommierten „Friedenspreis des deutschen Buchhandels“. Und das in einer Zeit, wo wir den 
Islam, erst recht den fürchterlichen Islamismus mit allem, nur nicht mit dem Frieden in Verbindung bringen. Es 
ist  wahrhaft  friedenstiftend,  Religionsfrieden  stiftend,  was  seit  Jahren  aus  der  Feder  dieses  gläubigen 
Ungläubigen kommt.
II.  Eines  der von  N.  Kermani  in  besagtem  Buch  betrachteten  und  kommentierten  Kunstwerke  ist  „Die 

Kreuzigung  Petri“  von  Caravaggio. 
Dieses erschütternde Bildnis befindet 
sich in Rom in der Kirche Santa Maria 
del Popolo und dort in der Cappella 
Cerasi. 

Und damit  sind wir  endlich  im und 
beim  heutigen  Evangelium,  wo  es 
heißt:
„Da  nahm  ihn  Petrus  beiseite  und  
machte ihm Vorwürfe. Jesus wandte  
sich  um,  sah  seine  Jünger  an  und  
wies Petrus zurecht mit den Worten:  
Weg mit Dir, Satan, geh mir aus den  
Augen. Denn du hast nicht im Sinn,  
was  Gott  will,  sondern  was  die  
Menschen wollen.“ 

Was  auch  immer  die  „Vorwürfe“ 
waren,  mit  denen  Petrus  auf  die 
Leidensankündigung  des  Herrn 
reagierte,  es  kommt  uns  zunächst 
wie  eine  unerklärliche  Überreaktion 
vor,  wenn  Jesus  hier  Petrus  als 
„Satan“  bezeichnet.  Ich  wüsste 
jedenfalls nicht, dass er jemals einen 

Quelle: Wikimedia



2

anderen  Menschen  oder  gar  einen  anderen  seiner  Jünger  derart  angefahren,  so  mit  dem  „Satan“  in 
Verbindung gebracht hätte.
Und dabei sind wir doch daran gewöhnt, mit dem Messias-Bekenntnis des Petrus das größte Kompliment Jesu 
an den ersten seiner Apostel zu verbinden: „Selig bist Du, Simon Barjona, denn nicht Fleisch und Blut haben  
Dir das offenbart,  sondern mein Vater,  der im Himmel  ist.“ Und dann folgt  – allerdings nur im Matthäus-
Evangelium – jene berühmte Stelle, auf die sich seit jeher der Vorrang des Petrus, die Vormachtstellung seiner 
Nachfolger, der römischen Päpste, gestützt hat: „Du bist Petrus, der Fels, und auf diesen Felsen will ich meine  
Kirche bauen und die Pforten der Hölle werden sie nicht überwältigen...“ (Mt 16, 17-18) 
Wie passt das zusammen? : Im Markus-Evangelium wird Petrus – wenn auch nur für eine Schreck-Sekunde – 
mit  der  Hölle  in  Verbindung  gebracht  und bei  Matthäus  wird  ihm  die  Kirche  anvertraut  und damit  den 
„Pforten der Hölle“ entrissen!
Halten wir schlicht und einfach fest, dass sich beides (!)  im Neuen Testament, in den Evangelien findet, und 
dass die frühe Christenheit (Kanon-Bildung) offensichtlich keinen Anlass sah, diese beiden gegensätzlichen, 
zumindest  widersprüchlichen  Stellen  zu  harmonisieren.  Keiner  der  Apostel  scheint  Jesus  so  beeindruckt, 
keiner ihn aber auch so enttäuscht zu haben, wie eben dieser Petrus! Und beides sollte (im NT) für alle Zeiten 
festgehalten werden! Wer hätte damals geahnt, wie sehr, wie tragisch und dramatisch  beides auf die sog. 
„Nachfolger Petri“, die römischen Bischöfe, die Päpste der Kirchengeschichte zutreffen wird.
III. Hier freilich, bei Kermani und Caravaggio, geht es um das Martyrium des Petrus, welcher der berühmten  
Legende nach wie Jesus gekreuzigt wurde, aber darauf bestanden habe, umgekehrt wie sein Herr und Meister, 
also mit dem Kopf nach unten gekreuzigt zu werden. Navid Kermani weiß sehr wohl und erwähnt sie auch: Die  
Widersprüchlichkeit dieses Ersten der Apostel und er zitiert auch Jesu „satanische Verse“ über Petrus. (S. 123  
ff)  Überhaupt  staune  ich  darüber,  wie  kundig  N.  Kermani  das  Leben  und  Wirken  des  Petrus  überblickt, 
beschreibt und zusammenfasst. Ihm geht es jedoch bei der Beschreibung von Caravaggios Bildnis vor allem um 
„das  Ordinäre,  das  als  Kontrast  gerade da am Stärksten  hervor  tritt,  wo sich  das  Heilige  oder  die  Liebe  
tatsächlich ereignen“. Genau das hat dieser selber so widersprüchliche Caravaggio in diesem Bild so drastisch, 
um nicht zusagen: unheimlich dargestellt. Schließlich heißt es bei Kermani: 
„Petrus, der Fels, ist (auch) nur ein Mensch, der ratlos und einsam stirbt. Diese Wahrheit offenbar werden zu  
lassen…“ scheint Caravaggios, des großen Malers der Gegenreformation, geheime Absicht gewesen zu sein: Zu 
zeigen, dass Petrus nach Jesu erschreckendem „Weg mit dir Satan“-Wort seine Lektion gelernt hat, und nun 
das andere Wort Jesu im heutigen Evangelium auf ihn zutrifft; Petrus für uns, vor aller felsen-festen und später 
petrinisch-päpstlichen Autorität, zum authentischen Jünger des Herrn gemacht hat: „Wer mein Jünger sein  
will, der verleugne sich selbst. Er nehme sein Kreuz auf sich und folge mir nach.“ Petrus hat zwar – und das hat 
er wohl nie verwunden – zunächst nicht sich selbst, sondern seinen Freund und Meister (dreimal) verleugnet; 
schließlich aber verleugnete er doch sich selbst im anderen Sinne des Wortes, so wie es Jesus gemeint und der  
ganzen „Volksmenge“ gesagt hat: Er erachtete nicht mehr seiner selbst,  nahm sich völlig zurück, um SEIN 
Jünger zu sein, der nichts anderes will, als IHM zu dienen. Und Petrus nahm auch nicht nur  sein  „eigenes  
Kreuz“ auf sich, sondern ließ sich selber auf‘s Kreuz legen – so schrecklich, so drastisch, so „ordinär“, wie es 
Caravaggio in Öl gemalt und Kermani mit Worten gezeichnet hat. 

Josef Mohr, Stadtkirche Heidelberg (St. Vitus und St. Raphael)
www.se-nord-hd.de


	Predigt am 13.09.2015 (24. So. Lj. B) – Mk 8,27-35

