
1

Predigt am 28.06.2015 (13. Sonntag Lj.B) : Mk 5, 21-43
Behandeln und Berühren

I.  „Religion ist wie ein Hemd. Ein Hemd kann man wechseln. Aber die Unberührbarkeit klebt an  
uns wie eine Haut.“  Dies sagte ein indischer Dalit,  also ein vom gnadenlosen hinduistischen 
Kastensystem ausgeschlossener Mensch, der weiß, dass man den religiösen und sozialen Makel 
der „Unberührbarkeit“ sein ganzes Leben lang nicht mehr loswerden kann. Unberührbarkeit ist 
wie ein Fluch:  Diesen Unberührbaren spricht man in ihrer Kultur sogar die menschliche Würde 
ab, letztlich sogar das Menschsein selber. So jedenfalls beschreibt es ein christlicher Theologe, 
der Indien nicht nur kennt, sondern mit einem „Dalit“ d.h. mit einem „Gebrochenen“ befreundet 
ist.  „Ich  habe erfahren,  was es  heißt,  unberührbar  zu  sein.  Das  heißt  nämlich beides:  Weder  
berührt zu werden, noch selber andere berühren zu dürfen.“ (Joe Übelmesser SJ)
Wie anders Jesus von Nazareth! Er berührt und lässt  sich berühren! Die in seiner Kultur und 
Religion als unberührbar galten, nannte man „unrein“. So auch die „blutflüssige Frau“ im heutigen 
Evangelium.  Aber  auch  das  Anfassen  des  toten  Töchterchens  des  Jairus  war  zunächst  ein 
Tabubruch. Es ist müßig, darüber zu spekulieren, ob es sich bei unserer Perikope um eine einzige 
Geschichte handelt, die sich auch so abgespielt hat: kurz nacheinander die Heilung der Frau und 
die Erweckung der 12jährigen Tochter des Synagogenvorstehers Jairus. Oder ob es sich um zwei 
ganz verschiedene Geschichten – verschieden nach Ort und Zeit – handelt, die der Evangelist 
Markus zu einer einzigen Erzählung komponiert hat.
Weder die blutflüssige Frau noch der Vater Jairus erwarten offensichtlich von Jesus besonders  
heilkräftige Manipulationen, sondern lediglich ein wenig Berührung und ein gutes Wort. Es ist 
schließlich ihr Glaube an Jesus, der letztlich die Heilung bzw. die Totenerweckung bewirkt. Aber 
bleiben wir bei der Berührung und bei den Berührungsängsten!
II. Aus eigener Erfahrung weiß ich, wie wichtig es ist, berührbar und berührend zu sein. Nicht nur 
südeuropäische und sudamerikanische Menschen wollen das Heilige berühren, anfassen, auch 
wenn es dort besonders ausgeprägt ist und manchmal sogar den Anschein von Aberglauben hat.  
Ich  kann  mich  zwar  nicht  mit  dem  „Papst  zum  Anfassen“  vergleichen,  der  nicht  nur  Kinder,  
sondern auch schwer entstellte Menschen umarmt, und Barmherzigkeit und Zärtlichkeit auf seine 
Fahnen geschrieben hat. Aber auch ich habe schon erlebt, „dass eine Kraft von mir ausströmte“, 
wenn  ich  bei  der  Feier  der  Sakramente  buchstäblich  handgreiflich  werde:  Bei  der  Feier  der 
Krankensalbung  still die Hand auflege; die Hand des Sterbenden mit meiner Hand umfasse; im 
Beichtgespräch anbiete, dass die gefalteten Hände in meine gelegt werden dürfen, wenn ich die 
Absolution spreche. Ganz ergreifend ist es für mich, wenn am Ende des Bußgottesdienstes die 
Gläubigen zu uns Priestern kommen, damit wir ihnen ohne Worte die Hand auf den Kopf legen 
zum Zeichen der Vergebung und Stärkung. Da sind schon Tränen geflossen! In ähnlicher Weise 
wird  am  kommenden  Freitag  der  Bischof  bei  der  Feier  der  Firmung  jedem  der  Firmanden 
zunächst kraftvoll die Hand auflegen, bevor er sie mit dem Salböl berührt. Das alles geschieht 
freilich in einem geschützten Raum oder in aller Öffentlichkeit. Ich sage dies nur deshalb, weil es  
ja  immer  noch  -  und  weißgott  nicht  ohne  Grund  -  diese  Verdachtsmentalität  des 
missbräuchlichen  „Übergriffs“  gibt.  Nicht  zuletzt  von  den  schlimmen  Vorkommnissen  des 
kirchlichen  Missbrauchsskandals  rühren  jene  Berührungs-Ängste  her  -  außerhalb  der  ja  ganz 
bewusst sinnlich inszenierten kirchlichen Sakramente. Viele, völlig unverdächtige, Priester haben 
ihre Unbefangenheit verloren, wenn Kinder in den Arm genommen und die Ministranten in der 
Sakristei nicht nur mit einem Kopfnicken begrüßt werden wollen. Distanz und Nähe sind noch 
wichtiger geworden, dürfen aber m.E. nicht dazu führen, dass wir in der Seelsorge nur noch auf  
Abstand gehen, wenn Sie verstehen wollen, was ich meine.



2

III. Wir sind immer noch im und beim heutigen Evangelium. Wir könnten durchaus sagen: Jesus 
heilt und handelt, weil er durch Berühren und Berührtwerden behandelt. Er ist seine Hand im 
Spiel - und nicht nur sein Herz und sein Verstand. Viele behandelnde Ärzte scheinen gar nicht  
mehr zu wissen,  dass dieser Begriff ursprünglich hand-greiflich gemeint war.  Sie  sitzen hinter 
ihrem Computer, sie reden mit  dem Patienten,  ohne ihn auch nur einmal  anzufassen und zu 
berühren. Jesus hat sicher nicht alle Hoheitstitel und Würde-Namen gekannt und anerkannt, die 
man ihm später in den Evangelien zugelegt hat: Messias=Christus, Prophet, Menschensohn oder 
gar  Gottessohn.  Ein  Prädikat  scheint  er  jedoch  akzeptiert  zu  haben,  weil  es  seinem 
Selbstverständnis entsprach: Arzt: „Nicht die Gesunden brauchen den Arzt, sondern die Kranken!“, 
hält  er  den  Schriftgelehrten  und  Pharisäern  entgegen,  die  seinem  Umgang  mit  den 
„Unberührbaren“ mit Unverständnis begegnet sind. (Lk 5, 27-32)  Noch aufschlussreicher ist sein 
erster  Auftritt  in  seiner  Heimatsynagoge  von  Nazareth.  Völlig  unvermittelt  sagt  er  seinen 
staunenden Landsleuten: „Sicher werdet ihr mir das Sprichwort vorhalten: Arzt heile dich selbst!“ 
(Lk 4,23) Das  alles spricht laut  Eugen Biser dafür,  dass Jesus nicht nur nichts  dagegen hatte, 
sondern damit einverstanden war, „Arzt“ genannt zu werden. Er behandelte durch Berührung 
und nicht nur durch Beschwörung! Und in all dem ging es ihm darum, dass durch ihn gleichsam 
Gott selber den Menschen berührte und heilte. Der „Heiland“ macht sinnlich die heilenden Kräfte 
Gottes erfahrbar. Heilung durch Berührung; die Sehnsucht des Menschen, mit Gott in Berührung 
zu kommen. Das alles spielt sich in Rom auf dem Petersplatz bei der Papstaudienz ab, an den 
Wallfahrtsorten und ihren rührenden Berührungen, ja in jeder handgreiflichen, handfesten Feier 
der  kirchlichen  Sakramente.  Viele  rümpfen  darüber  die  Nase  und  vermuten  dahinter 
unaufgeklärte, magische, jedenfalls problematische Frömmigkeit. Ganz anders Jörg Zink, der sich 
durch  den  Glauben  der  blutflüssigen  Frau,  die  „nur sein  Gewand  berührte“,  zu  diesem 
wunderbaren Gebet inspirieren ließ:

Gott DU, deines Mantels Saum
möchten wir berühren.

Einen Hauch, ein Wehen kaum
gib uns zu verspüren.

Lass, du Dunkler, der so fern,
Licht ins Dunkel scheinen,

dass sich wie in einem Stern
Erd und Himmel einen.

Sprich, du Naher, unsrem Leid
nur ein Wort zu, leise,

heilend, das in Angst und Not
uns den Frieden weise.

Eins in dir sind Zeit und Raum,
eins sind Not und Fülle.

Gott, in deines Mantels Saum
unsre Armut hülle.

J. Mohr, Stadtkirche Heidelberg (St. Vitus und St. Raphael)
www.se-nord-hd.de


	Predigt am 28.06.2015 (13. Sonntag Lj.B) : Mk 5, 21-43

