Predigt am 28.06.2015 (13. Sonntag Lj.B) : Mk 5, 21-43
Behandeln und Beriihren

I. ,Religion ist wie ein Hemd. Ein Hemd kann man wechseln. Aber die Unberiihrbarkeit klebt an
uns wie eine Haut.” Dies sagte ein indischer Dalit, also ein vom gnadenlosen hinduistischen
Kastensystem ausgeschlossener Mensch, der weiR, dass man den religiosen und sozialen Makel
der ,Unberihrbarkeit” sein ganzes Leben lang nicht mehr loswerden kann. Unberihrbarkeit ist
wie ein Fluch: Diesen Unberiihrbaren spricht man in ihrer Kultur sogar die menschliche Wiirde
ab, letztlich sogar das Menschsein selber. So jedenfalls beschreibt es ein christlicher Theologe,
der Indien nicht nur kennt, sondern mit einem ,,Dalit” d.h. mit einem ,Gebrochenen” befreundet
ist. ,Ich habe erfahren, was es heifst, unberiihrbar zu sein. Das heifst ndmlich beides: Weder
beriihrt zu werden, noch selber andere beriihren zu diirfen.” (Joe Ubelmesser SJ)

Wie anders Jesus von Nazareth! Er berlhrt und lasst sich bertihren! Die in seiner Kultur und
Religion als unberihrbar galten, nannte man ,unrein®. So auch die ,,blutfliissige Frau” im heutigen
Evangelium. Aber auch das Anfassen des toten Tochterchens des Jairus war zunachst ein
Tabubruch. Es ist miRig, dariiber zu spekulieren, ob es sich bei unserer Perikope um eine einzige
Geschichte handelt, die sich auch so abgespielt hat: kurz nacheinander die Heilung der Frau und
die Erweckung der 12jahrigen Tochter des Synagogenvorstehers Jairus. Oder ob es sich um zwei
ganz verschiedene Geschichten — verschieden nach Ort und Zeit — handelt, die der Evangelist
Markus zu einer einzigen Erzahlung komponiert hat.

Weder die blutflissige Frau noch der Vater Jairus erwarten offensichtlich von Jesus besonders
heilkraftige Manipulationen, sondern lediglich ein wenig Berlihrung und ein gutes Wort. Es ist
schliefllich ihr Glaube an Jesus, der letztlich die Heilung bzw. die Totenerweckung bewirkt. Aber
bleiben wir bei der Beriihrung und bei den Berlihrungsangsten!

Il. Aus eigener Erfahrung weild ich, wie wichtig es ist, berihrbar und berihrend zu sein. Nicht nur
sideuropaische und sudamerikanische Menschen wollen das Heilige beriihren, anfassen, auch
wenn es dort besonders ausgepragt ist und manchmal sogar den Anschein von Aberglauben hat.
Ich kann mich zwar nicht mit dem ,Papst zum Anfassen” vergleichen, der nicht nur Kinder,
sondern auch schwer entstellte Menschen umarmt, und Barmherzigkeit und Zartlichkeit auf seine
Fahnen geschrieben hat. Aber auch ich habe schon erlebt, , dass eine Kraft von mir ausstrémte”,
wenn ich bei der Feier der Sakramente buchstdblich handgreiflich werde: Bei der Feier der
Krankensalbung still die Hand auflege; die Hand des Sterbenden mit meiner Hand umfasse; im
Beichtgesprach anbiete, dass die gefalteten Hande in meine gelegt werden diirfen, wenn ich die
Absolution spreche. Ganz ergreifend ist es fiir mich, wenn am Ende des Buligottesdienstes die
Glaubigen zu uns Priestern kommen, damit wir ihnen ohne Worte die Hand auf den Kopf legen
zum Zeichen der Vergebung und Starkung. Da sind schon Tranen geflossen! In dhnlicher Weise
wird am kommenden Freitag der Bischof bei der Feier der Firmung jedem der Firmanden
zunachst kraftvoll die Hand auflegen, bevor er sie mit dem Salbél berihrt. Das alles geschieht
freilich in einem geschiitzten Raum oder in aller Offentlichkeit. Ich sage dies nur deshalb, weil es
ja immer noch - und weillgott nicht ohne Grund - diese Verdachtsmentalitit des
missbrauchlichen ,Ubergriffs“ gibt. Nicht zuletzt von den schlimmen Vorkommnissen des
kirchlichen Missbrauchsskandals rithren jene Beriihrungs-Angste her - auRerhalb der ja ganz
bewusst sinnlich inszenierten kirchlichen Sakramente. Viele, vollig unverdachtige, Priester haben
ihre Unbefangenheit verloren, wenn Kinder in den Arm genommen und die Ministranten in der
Sakristei nicht nur mit einem Kopfnicken begriit werden wollen. Distanz und Ndhe sind noch
wichtiger geworden, diirfen aber m.E. nicht dazu fihren, dass wir in der Seelsorge nur noch auf
Abstand gehen, wenn Sie verstehen wollen, was ich meine.



lll. Wir sind immer noch im und beim heutigen Evangelium. Wir kénnten durchaus sagen: Jesus
heilt und handelt, weil er durch Beriihren und Berihrtwerden behandelt. Er ist seine Hand im
Spiel - und nicht nur sein Herz und sein Verstand. Viele behandelnde Arzte scheinen gar nicht
mehr zu wissen, dass dieser Begriff urspriinglich hand-greiflich gemeint war. Sie sitzen hinter
ihrem Computer, sie reden mit dem Patienten, ohne ihn auch nur einmal anzufassen und zu
berihren. Jesus hat sicher nicht alle Hoheitstitel und Wiirde-Namen gekannt und anerkannt, die
man ihm spater in den Evangelien zugelegt hat: Messias=Christus, Prophet, Menschensohn oder
gar Gottessohn. Ein Pradikat scheint er jedoch akzeptiert zu haben, weil es seinem
Selbstverstandnis entsprach: Arzt: , Nicht die Gesunden brauchen den Arzt, sondern die Kranken!”,
hdlt er den Schriftgelehrten und Pharisdern entgegen, die seinem Umgang mit den
L,Unberthrbaren” mit Unverstandnis begegnet sind. (Lk 5, 27-32) Noch aufschlussreicher ist sein
erster Auftritt in seiner Heimatsynagoge von Nazareth. Vollig unvermittelt sagt er seinen
staunenden Landsleuten: ,Sicher werdet ihr mir das Sprichwort vorhalten: Arzt heile dich selbst!”
(Lk 4,23) Das alles spricht laut Eugen Biser dafiir, dass Jesus nicht nur nichts dagegen hatte,
sondern damit einverstanden war, ,Arzt“ genannt zu werden. Er behandelte durch Beriihrung
und nicht nur durch Beschworung! Und in all dem ging es ihm darum, dass durch ihn gleichsam
Gott selber den Menschen berihrte und heilte. Der ,,Heiland” macht sinnlich die heilenden Krafte
Gottes erfahrbar. Heilung durch Beriihrung; die Sehnsucht des Menschen, mit Gott in Berlihrung
zu kommen. Das alles spielt sich in Rom auf dem Petersplatz bei der Papstaudienz ab, an den
Wallfahrtsorten und ihren rithrenden Berlihrungen, ja in jeder handgreiflichen, handfesten Feier
der kirchlichen Sakramente. Viele rimpfen darliber die Nase und vermuten dahinter
unaufgeklarte, magische, jedenfalls problematische Frommigkeit. Ganz anders Jorg Zink, der sich
durch den Glauben der blutflissigen Frau, die ,nur sein Gewand beriihrte”, zu diesem
wunderbaren Gebet inspirieren liel3:

Gott DU, deines Mantels Saum
mochten wir berthren.
Einen Hauch, ein Wehen kaum
gib uns zu verspliren.

Lass, du Dunkler, der so fern,
Licht ins Dunkel scheinen,
dass sich wie in einem Stern
Erd und Himmel einen.

Sprich, du Naher, unsrem Leid
nur ein Wort zu, leise,
heilend, das in Angst und Not
uns den Frieden weise.

Eins in dir sind Zeit und Raum,
eins sind Not und Fiille.
Gott, in deines Mantels Saum
unsre Armut hille.

J. Mohr, Stadtkirche Heidelberg (St. Vitus und St. Raphael)
www.se-nord-hd.de



	Predigt am 28.06.2015 (13. Sonntag Lj.B) : Mk 5, 21-43

