
1

Predigt am 10.05.2015 (6. Sonntag i.d. Osterzeit Lj. B): 
Apg 10,25-26; 1 Joh 4, 7-10; Joh 15, 9-17

Verhaustierung

I. „Auch ich bin nur ein Mensch“, sagt Petrus zum Hauptmann Cornelius. (1. Lesung) Diesen Stoßseufzer bin 
ich  versucht,  heute auch von mir  zu  geben:  Auch ich bin nur  ein  Mensch,  liebe Gemeinde,  und kein 
Automat, der fast automatisch funktioniert und problemlos eine ordentliche oder gar außerordentliche 
Predigt auf Lager hat. Auf Lager habe ich so manches, und es wäre mir ein Leichtes, eine Predigt zu halten  
nach dem Motto, das ich als junger Kaplan öfters von meinen Chefs zu hören bekam:  „Am Samstag sucht  
der Pfarrer für Sonntag ein neues Hemd und eine alte Predigt."  - Sie merken meine Unsicherheit!? : An 
diesem Sonntag müsste man noch mehr als sonst über die Liebe predigen. Damit aber habe ich meine  
liebe Not! Immerhin geht es im heutigen Evangelium um die Liebe und bereits in der 2. Lesung heißt es:  
„Wir wollen einander lieben, denn die Liebe ist aus Gott und jeder, der liebt, stammt von Gott und erkennt  
Gott, denn GOTT ist die Liebe.“ 

Das  hört  sich  zunächst   gut  und schön an,  und doch besteht  die  Gefahr  der  Kompensation und der  
Inflation dieses schönen Wortes. Viele können das Wort Liebe in der Kirche und von der Kirche nicht mehr 
hören, weil sie ganz gegenteilige Erfahrungen machen im Alltag, im Beruf und Schule, leider auch in Kirche  
und Gemeinde. Was am meisten fehlt, wird am meisten beschworen. So jedenfalls kommt es mir vor.

Ich nehme also meine Zuflucht  zu  einem meiner Lieblingsautoren,  dem Theologen und  Schriftsteller  
Fulbert  Steffensky.  In  seinem  jüngsten  Büchlein  „Heimathöhle  Religion  –  Ein  Gastrecht  für 
widersprüchliche Gedanken“ (RADIUS-Verlag Stuttgart 2015) heißt es: 

„Ich schaue mir die neuen Lieder, Gebete, Segenstexte an und glaube gelegentlich, eine Art Verhaustierung  
Gottes festzustellen.“

Was könnte mit dem Wort Verhaustierung  gemeint sein?  Steckt da etwa das Wort Haustier drin? Ist die  
Zähmung Gottes gemeint; der Versuch, IHN pflegeleicht gleichsam bei sich zu Hause zu haben!? 

F.  Steffensky  erklärt  sein  Kunstwort  nicht,  aber  man ahnt,  was er  meint,  wenn er  schreibt:  „ Gott ist  
harmlos  geworden…Unsere  Lieder,  Gebete,  Theologien  sind  fast  von  einstimmiger  Vertrautheit  IHM  
gegenüber: Er ist ein guter Vater, die nährende Mutter, der mitreisende Bruder, er versteht uns, er liebt  
uns, er vergibt uns, er atmet uns, er ist die pure Zärtlichkeit. Dies alles ist gut und richtig. Aber diese  
religiöse  Welt  ist  mir  zu  geglättet.  Das  Ganze  ist  mir  zu  süß  und  zu  widerspruchsfrei  geworden;  zu  
harmonistisch und zu geheimnislos. Manchmal habe ich nach all dem Zuckerguss ein Gefühl wie nach der  
Weihnachtszeit, in der man zu viel Gebäck gegessen und wieder Lust auf saure Gurken hat. Ja, es ist gut,  
dass  wir  die  alten  falschen  Ängste  vor  Gott verloren  haben.  Aber  ist  er  nicht  mittlerweile  ein  wenig  
onkelhaft geworden, gezähmt und absehbar…?

Wo sind eigentlich die  alten, uns verstörenden Bilder  und Geschichten geblieben, die  über Ihn erzählt  
wurden?  Die  Geschichten  vom  Gericht  Gottes,  von  der  Tragik  der  Schuld,  von  der  verstörenden  
Unbegreiflichkeit Gottes, von der Nichtigkeit des Menschen?... Der Harmonismus, den ich beklage, ist eine  
Form der  Selbstinfantilisierung:  Wir  nehmen uns  nicht  ernst  als  Autoren  dieser  Welt,  als  Verursacher  
unserer Handlungen, wenn wir aus der theologischen Wundertüte, kaum dass die Sünde genannt ist, die  
Vergebung zaubern… Respektlos und trostlos finde ich, dass der Gedanke verblasst, dass Gott anders ist als  
wir selbst… Wir haben lange unter der Annahme gelitten, dass Gottes Größe in seiner herrschaftlichen  
Überlegenheit besteht; seine Größe, die hauptsächlich darin besteht, dass wir Menschen uns klein und  
erbärmlich machen. Es gibt aber eine andere Größe, die Größe der Liebe, die alles Begreifen übersteigt. Es  
gibt die  Fremdheit  der  Liebe und der  Güte,  die  sich  jedem Verstehen entzieht  und vor  der  man nur  
anbetend stehen und knien kann.“ (S. 84-87)



2

„Gott ist die Liebe.“  Diese unerhörte biblische Offenbarungsbotschaft, diese Wahrheit: Sie hört sich auf  
einmal ganz anders an oder? Nicht süß, aber auch nicht sauer, aber: „fasziniert von der Realität unserer  
Welt und doch ganz fern von jedem platten Realismus“, wie es im Klappentext eines Buches heißt, auf das 
ich zum Schluss noch zu sprechen kommen werde.

II. Auf diesem Hintergrund also nun das heutige Evangelium: „Das ist mein Gebot: Liebet einander, so wie  
ich  euch  geliebt  habe…   Bleibt  in  meiner  Liebe!“  Eine  hoffnungslose  Überforderung,  wenn  wir  sein 
„Gebot“, gebieterisch, autoritär missverstehen! Es scheint mir mehr ein Angebot als ein Gebot zu sein.

Ich lese zurzeit von  Milan Kundera das „Fest der Bedeutungslosigkeit“ (Hanser-Verlag, 2015). 31 Jahre 
nach seinem Welterfolg „Die unerträgliche Leichtigkeit des Seins“ liegt hier ein Kranz kleiner, ineinander  
greifender Erzählungen vor, „wie ein kammermusikalisches Divertimento“ (Ulrich Greiner, Die ZEIT). Vier 
Männer streifen durch Paris,  besuchen ein elegantes Fest,  beobachten die erotischen Strategien ihrer  
Mitmenschen.  Und an einer  Stelle  heißt  es über die „Bedeutungslosigkeit“  der  Liebe und über einen 
besonderen Typ der Eigenliebe:

 „Ein Narziss ist kein Stolzer. Der Stolze verachtet die anderen. Unterschätzt sie. Der Narziss überschätzt  
sie, weil er in den Augen eines jeden sein eigenes Bild sieht und es verschönern will. Er kümmert sich also  
nett um alle seine Spiegel…“ (S. 25)

Sie werden mit Recht einwenden: Im heutigen Evangelium geht es doch gar nicht um den Narzissmus. 
Aber Vorsicht ist dennoch geboten! : Eine Überdosis von Liebe und „Liebt einander!“ ist auch ein Spiegel, 
um den man sich „nett kümmern“ kann, ohne auf den Zusammenhang zu achten: „Nicht ihr habt mich  
erwählt,  sondern  ich  habe  euch  erwählt…“  Nicht  wir  machen  die  Liebe,  die  Liebe  macht  uns:  Die 
vorgängige Liebe Gottes, die Liebe des sich von der Welt anscheinend  verabschiedenden Christus. (Die  
heutige Perikope ist den sog. Abschiedsreden Jesu im Johannes-Evangelium entnommen!) Auf diese Liebe  
sollen wir  antworten;  in diesen Spiegel  sollen wir,  dürfen wir  schauen,  um zu wahrer  Nächsten- und 
Selbstliebe – eben nicht narzisstischer Eigenliebe – fähig zu werden. Also verabschieden wir lieber diesen 
heillosen Idealismus, der doch nur zu einer trostlosen Überanstrengung  des guten Willens führt. Lassen  
wir uns zurecht lieben von IHM, damit wir zu Recht nach jener Liebe streben, die das Kennzeichen seiner  
Jünger sein soll, deren Ziel doch die Freude ist: 

„Dies habe ich zu euch gesagt, damit meine Freude in euch ist und damit eure Freude vollkommen wird.“ 
Einer  freudlosen  Liebe,  manche  sagen:  einer  fromme  Liebe,  einer  frommen  Lüge  widerspricht  das  
Evangelium – energisch!

J. Mohr, Stadtkirche Heidelberg (St. Vitus + St. Raphael) - www.se-nord-hd.de


