
1

Predigt am 12.04.2015 (2. Sonntag der Osterzeit): Joh 20, 19-31

Thomas-Christen

I. Eines der erschütterndsten Bücher, die ich je gelesen habe, heißt MARS (München 1977 Kindler
Verlag). Ich habe es dieser Tage wieder einmal hervor geholt. Mars ist die wahre Geschichte eines
jungen Mannes, der nach eigenem Bekunden an seinem Umfeld zugrunde geht – am Schluss „im
Zustand des totalen Krieges“ mit Gott und der Welt.  Deshalb wohl der Titel „Mars“, d.h. Krieg.
Worum geht es? :
Als der ohnehin zur Depressionen neigende Lehrer Fritz Zorn erfährt, dass er an einem unheilbaren
Krebs leidet, blickt er unerbittlich auf sein nicht gelebtes Leben zurück. Obwohl er aus Rücksicht
auf  seine  Eltern  ein  Pseudonym  verwendet,  ist  der  Autor  schonungslos  in  seiner
autobiographischen Abrechnung, nicht zuletzt sich selber gegenüber. Mit beißendem Sarkasmus
konstatiert er sein eigenes Versagen. Die Schuld dafür schreibt er sich allerdings nicht selber zu: Die
gibt  er  seinen  Eltern  und  der  herzlosen  bürgerlichen  Gesellschaft  der  Zürcher  „Goldküste“.
Schließlich richtet er seinen verzweifelten Hass gegen Gott, der all das Leid duldet. Das streitbare
Testament  eines  Todkranken  sorgte  1977  für  einiges  Aufsehen.  Die  drastisch-blasphemische
Abrechnung mit der Zürcher Oberschicht sowie mit Gott und der Welt im Allgemeinen avancierte
zum Kultbuch der 1980er Bewegung, die in den Zürcher Jugendunruhen vom Mai 1980 gipfelte.
„Mars“ bleibt das einzige veröffentlichte Werk Fritz Zorns, der eigentlich und tatsächlich Fritz Angst
geheißen haben soll. Während er sich selbst über weite Strecken seiner Autobiografie als gehemmt
und schüchtern beschreibt, haben ihn manche Bekannte als extrovertierten Dandy in Erinnerung,
was man dem teilweise überzogenen Stil seines Buches hin und wieder anmerkt. Fritz Zorn alias
Angst stirbt am 2. November 1976 in einer Zürcher Klinik. An einer Stelle in diesem „Lebenswerk
eines Sterbenden“ (Adolf Muschg im Vorwort) Buch heißt es:
„In  der  christlichen  Theologie  gibt  es  den  Gedanken,  dass  Jesus  ununterbrochen  …  ans  Kreuz
geschlagen  werde,  und  ich  kann  diesen  Gedanken  verstehen,  wenn  auch  mit  umgekehrtem
Vorzeichen. Ich verstehe es, dass die gequälte Menschheit Gott ununterbrochen ans Kreuz schlägt,
und ich weiß auch, warum: Aus Wut über das, was Gott der Welt angetan hat, schlägt ihn die
Menschheit  ununterbrochen  ans  Kreuz.  Ich  glaube,  auch  ich  bin  einer  von  denen,  die  Gott
ununterbrochen kreuzigen, weil sie ihn hassen und wollen, dass er ununterbrochen stirbt.“ (S. 272) 

Ohne es zu ahnen, hat dieser verzweifelte Mensch Zweifel an seinem Unglauben! Denn wenn er
will, dass Gott ununterbrochen stirbt, setzt er ja nicht nur dessen Existenz voraus. Er merkt  auch
gar  nicht,  wie  nahe  er  jenem  Gott  ist,  der  nicht  nur  Kreuz  und  Leiden  kennt,  sondern  im
gekreuzigten Jesus sogar um die Gottverlassenheit des Leidenden weiß. Leider ringt er sich nicht zu
jenem Glauben durch, mit dem der Apostel Thomas seinen Unglauben überwindet. Und so bleibt
ihm nur die Hölle, „denn die Hölle ist da, wo Gott nicht ist.“ (S. 279)

II. Es mag sein, dass acht Tage nach Ostern Menschen unter uns sitzen, für die noch gar nicht
wirklich  Ostern  geworden  ist.  Menschen,  die  noch  tief  im  Karfreitag  stecken,  wie  dieser
todgeweihte  Mensch,  von dessen Klage und Anklage gerade die Rede war.  Auch der Kalender
konnte ihnen bislang Ostern nicht  beibringen. Mit  diesen feiern wir  heute das  verspätete,  das
nachhinkende Osterfest des einen, des Thomas, des Zweiflers und Skeptikers! Oder besser gesagt:
Für sie wiederholt sich Jesus! 
Jeder Sonntag ist ja die Wiederholung von Ostern, nicht zuletzt  für alle Thomas-Christen, für die
Zu-spät-Gekommenen, die auf seinen heiligen Nachhilfeunterricht, auf sein „Schalom! – Der Friede
sei  mit  Euch!“ angewiesen sind.  Wer will  ausschließen, dass der Auferstandene am achten Tag
allein um des Thomas willen wiederkommt? Denn für Ostern ist es nie zu spät! Es gibt die „Gnade



2

der späten Geburt“ des Osterglaubens im Herzen eines Apostels! Und es gibt sie auch für all die
Abseits-Sitzenden und Fern-Stehenden, für die, die mit „gemischten Gefühlen“ heute am Weißen
Sonntag den Festgottesdienst zur Erstkommunion mitfeierten – voller Sehnsucht, aber auch voller
Zweifel, voll guten Willens und doch voller Anfragen, begierig nach und doch skeptisch gegenüber
großen Worten, voller Verlangen nach und doch mit dieser eigentümlichen Blockade gegenüber
dem vollmundigen Osterjubel der Kirche.  Heute hat sie jedoch auch die Zögernden und Kritischen,
eben die Thomas-Christen eingeladen und scheint ihnen zu gönnen, dass sich der Herr gerade
ihnen auf besondere Weise zuneigt.
Ostern kehrt M.  Gorbatschows Wort auf seltsame Weise um. Vom heutigen Evangelium her gilt:
„Wer zu spät kommt“, – wer fragend und zögerlich kommt, wie der Thomas, – den bestraft nicht,
den beschenkt das Leben, das verwundete Leben, das Leben, das aus dem Tod kommt, das Leben,
das nicht umzubringen war, das aus dem Grab heraus Frucht bringt wie „das Weizenkorn, das in
die Erde fällt und stirbt“ (Joh 12,24) Christus hat – sozusagen auf seinem Rück-Weg zum Vater –
Zeit für die, die noch abseits stehen, die zweifeln und hadern. 
Der  Sonntagsgottesdienst  kann  deshalb  nie  nur  Gemeindemesse  sein;  er  muss  auch  die  stille
Stunde  der  Einzelnen sein,  die  verstreut  und scheu in  den Kirchenbänken sitzen und sich ein
bisschen Ruhe, ein wenig Zuspruch, ein wenig Berührung, ein bisschen Stärkung für ihr geistliches
Überleben  erhoffen.  Und  das  inmitten  der  Gemeinde,  ja  –  wie  damals  –  inmitten  des
Obergemachs, des Abendmahlssaals, wo sich das Geschehen des heutigen Evangelium zugetragen
hat: Thomas und Jesus, umgeben von den Jüngern, die atemlos miterleben, wie dieser in die Knie
geht, auf die Knie fällt und – so der Jude Martin Buber – das älteste Gebet der Christenheit spricht,
weil  es  sich  direkt  an  Jesus  Christus  richtet:  „Mein  Herr  und  mein  Gott!“  –  Es  muss  in  der
Christengemeinde Raum geben für Thomas-Christen, und ein Weg muss offengehalten werden für
die  Einzelseelsorge des  Auferstandenen und –  in  seiner Sendung – für  die Einzelseelsorge der
Kirche an den Schwierigen und Fremden, den Unangepassten und Suchenden, ja sogar für jene
hoffnungslos Verzweifelten, für die die Abwesenheit Gottes die Hölle ist.
III. Das Letzte, was also das vierte Evangelium berichtet, ist dieses seltsame Bild einer im stillen
Kämmerlein  besuchten  Jünger-Gemeinde;  ist  Jesu  ungefragter  Advent  in  einem  müde  und
ängstlich  zusammenhockenden  Haufen,  für  den  „Halleluja“  noch  ein  Fremdwort  ist;   Christi
Entgegenkommen für den, der  „nicht bei ihnen war, als Jesus kam“. Und der Herr kommt durch
verschlossene Türen hindurch auch zu diesem Thomas, der auch sein Herz noch verschlossen hält.  
Und das Allerletzte, was Johannes überliefert, das ist der Blick Jesu über seine Jünger, über die
Schulter des Thomas hinweg – auf uns! Es ist der Blick der Seligpreisung:  „Selig, die nicht sehen
und doch glauben!“ Wir werden gleichsam eingeschult in die Seh-Schule des Glaubens: „Man sieht
nur mit dem Herzen gut; das Wesentliche ist für die Augen unsichtbar!“ So steht es im „Kleinen
Prinz“  von  Saint  Exupery.  Es  ist  wie  bei  den beiden Emmaus-Jüngern,  die  zunächst  „wie  mit
Blindheit  geschlagen  waren“ und  Jesus  nicht  erkannten,  der  längst  an  ihrer  Seite  war,  als  sie
unterwegs miteinander über ihre Trauer und ihre enttäuschten Hoffnungen redeten. Und dann
sprechen sie das älteste Abendgebet (!) der Christenheit: 
„Herr, bleibe bei uns, denn  es will Abend werden und der Tag hat sich schon geneigt!“  Und es
heißt: „Da ging er mit ihnen hinein, um bei ihnen zu bleiben ... Und als er mit ihnen bei Tische war,
nahm er das Brot, brach es und gab es ihnen: Da gingen ihnen die Augen auf und sie erkannten
ihn.“ (Lk 24, 29-31) 

J. Mohr, Stadtkirche Heidelberg
www.se-nord-hd.de


