
Predigt am 06.04.2015 (Ostermontag) – Lk 24,13-35, 1 Kor 15,1-8.11
Die Würde der Untröstlichkeit

I.„Das Leben ist wie ein Messer ohne Klinge, dem der Griff fehlt.“ Können Sie etwas anfangen mit
diesem seltsamen Satz? Wie denken Sie darüber, was geht in ihnen vor, wenn sie auf einmal
merken, dass dieses Wort von  Ludwig Wittgenstein entweder barer Unsinn ist oder aber eine
deprimierende Wahrheit enthält: Ein Messer ohne Klinge, dem der Griff fehlt, kann doch gar kein
Messer sein. Ihm fehlt alles, was ein Messer braucht, um ein Messer zu sein. Wenn aber das
Leben wie solch ein Messer ist,  dann ist  es gar  kein Leben. Dann fehlt  ihm alles,  was Leben
braucht, um Leben zu sein.

„Es gibt die Würde der Untröstlichkeit.“ schreibt  Fulbert Steffensky in einem atemberaubenden
Beitrag  über  das  biblische  Buch Hiob,  über  seine  Stärken,  aber  auch  über  seine Schwächen.
(Publik-Forum Nr. 7/2007). Vielleicht kennen Sie den bekannten Holzschnitt „Gang nach Emmaus“
von Karl Schmidt-Rottluff aus dem Jahre 1918. Die beiden Jünger gramgebeugt, die ganze Szene
beleuchtet von einer schwarzen (!) Sonne. Sie sind untröstlich über den Karfreitag, obwohl – und
das habe ich bisher zu wenig beachtet – obwohl sie bereits die Osterbotschaft, dass „er lebe“ von
„einigen Frauen“ vernommen haben. Sie sind dennoch untröstlich, und so schnell wollen sie gar
nicht getröstet,  ver-tröstet werden. „Es gibt die Würde der Untröstlichkeit!“ F.  Steffensky geht
noch weiter: „Die Würde der Untröstlichkeit ist die des ernsthaften Atheisten. Er kommt nicht
darüber hinweg, was dem Leben angetan wurde … Der ernsthafte Glaube und der ernsthafte
Unglaube  sind  nahe  Geschwister,  so  wie  die  banalen  Welterklärungskünstler  und  die
schmerzfreien Gottesleugner  nahe Kumpels sind.“ 

Karl Schmidt-Rottluff: Gang nach Emmaus



II.  „Was  haben  die  hier  verloren?“,  sagen  wir  manchmal,  wenn  es  uns  nicht  passt,  dass
unliebsame Leute sich unter die „Heißgeliebten“ mischen. Dasselbe meint die bissige Frage: „Was
haben die hier zu suchen?“ Hochinteressant auch hier unsere geliebte deutsche Sprache?! Was
haben wir hier, in diesem Ostergottesdienst, verloren und was haben wir hier zu suchen? Das
kann wie ein Vorwurf klingen. Die Antwort lautet: Beides! : Wir haben etwas verloren und etwas
zu suchen! Wie die Emmaus-Jünger müssen wir zuerst untröstlich sein, dass wir IHN verloren
haben, um ihn dann unter denen zu suchen, die IHN gefunden, wieder gefunden haben. „Was
sucht ihr den Lebenden bei den Toten?“, fragen die Engel die Frauen am Ostermorgen, die ratlos
vor dem leeren Grab stehen. (Lk 24,5) 
Wir sind nicht ganz bei Trost, wenn wir die Auferweckung Christi problemlos als das längst von
Gott geplante  „Happy  End“  auffassen und  „die  Würde  der  Untröstlichkeit“  nicht  wahrhaben
wollen, die uns in nicht wenigen Ostererzählungen der Evangelien begegnet. Bei Trost, getröstet
sind  wir  nur,  wenn  unser  Leben  ohne  IHN arm  wäre  und  unser  Sterben  ohne  Sinn.  Der
Auferstandene kommt und zeigt sich (nur) denen, die nichts mehr haben, wenn ER nicht ist; die  –
wie die beiden Emmaus-Jünger – nichts mehr haben als die dunkle Schwermut ihres Herzens
über den Verlust des Heißgeliebten, in dem sich Gott selber verborgen hat, ja verloren zu sein
scheint. 
„Der  Verlassene  aber  wirft  seine  Sehnsucht  ins  Leere“, heißt  es  in  einem  Gedicht-Vers  der
jüdischen Dichterin Nelly Sachs. Es macht gerade das Trostlose der Trauer und der Verlassenheit
aus, dass es so scheint, als liefe die Sehnsucht ins Leere, als verliefe sie im Sande. Ich denke an
Menschen, die einen lieben Menschen verloren haben – durch den Tod oder schon vorher, weil
die Beziehung leblos geworden oder gar zerbrochen ist. Die lebenden Toten ...! Wohin geht die
Sehnsucht der Verlassenen? Geht sie ins Leere, um mit Nelly Sachs zu sprechen? In der Trauer, im
Zulassen des Schmerzes, der mich mit voller Wucht trifft, erfahre ich ja das Unwiederbringliche,
das Untröstliche. Nicht meine Sehnsucht ist gestorben, sondern ihr bisheriges Ziel. Wohin also
mit meiner Sehnsucht, wenn mein Leben wie ein Messer ohne Klinge geworden ist, dem der Griff
fehlt?
III.  Jetzt  schauen  wir  wieder  auf  die  beiden  untröstlichen  Emmaus-Jünger.  „Sie  sprachen
miteinander über all das, was sich ereignet hatte.“ Immerhin das tun sie! Unersetzlich: Jemanden
zu haben, mit dem ich über meine Trauer reden und sie womöglich teilen kann. Und nun dieser
seltsame Weggefährte, der sich ihnen zugesellt, und den sie zunächst nicht erkennen. Der ihnen
aber zuhört und der schließlich zu ihnen sagt: „Begreift ihr denn nicht? Musste nicht der Messias
dies alles erleiden, um so in seine Herrlichkeit einzugehen.“ ER darf es sagen: Das Leiden musste
sein! Der Verlust war nötig. Er selber kennt die Verlassenheit, sogar die Gottverlassenheit. Sein
Angstgebet in Getsemani, sein Todesschrei auf Golgatha werden die beiden Emmaus-Jünger nicht
gehört haben, weil sich ja alle männlichen Jünger, bis auf einen, aus dem Staub gemacht hatten.
Jetzt aber als der Lebendige holt er sie ein und erklärt ihnen die Schrift, d.h. er erklärt ihnen den
Sinn seines Leidens und Sterbens:  Von Gott her!
Der Salzburger Theologe  Gottfried Bachl,  immerhin Mitglied des PEN-Clubs, der vor Jahren in
unserem  Pfarrhaus  übernachtete  und  bei  mir  einen  unvergesslichen  Eindruck  hinterließ,  er
schreibt einmal: „Jesus schlingt das Seil  um die ganze Welt, wohin immer sie reichen mag; er
schlingt es um die Summe ihrer Schicksale ..., um Stern und Erde, um Leben und Tod, und wirft es
Gott  zu,  der  es  gewiss  fängt  und  den  Werfer  hält.  So  wird  die  Welt  leicht  -  mitsamt  ihrem
Schrecken, den sie einjagt.“
Es macht demnach meine Verlassenheit aus, dass mich Leere umgibt. Und doch ist mehr da als
das Nichts.  „Der Verlassene wirft seine Sehnsucht in die Leere“ - wie einen Anker, der seinen
Grund  findet.  So  hat  es  Jesus  erfahren,  so  sollen  es  jetzt  auch  seine  Jünger  und  wir  heute



erfahren, wenn auch uns die Augen aufgehen und wir IHN erkennen, wenn er bei uns eintritt und
mit uns das Brot bricht. Gott fängt den Anker auf und hält sowohl den Anker wie auch den, der
ihn wirft. Die Wirklichkeit  meiner Verlassenheit,  die Würde der Untröstlichkeit  kann ich nicht
leugnen. Doch ich kann mich neu aufrichten nach einer Zeit der Trauer, und den Anker meiner
Sehnsucht auswerfen ins Unbekannte – und ich kann erfahren, dass die Leere sich füllt und es
auch für mich Ostern wird, wenn auch vielleicht so spät, dass ich mit Paulus sagen muss: „Zuletzt
erschien er auch mir, dem Unerwarteten, der Fehlgeburt“ (1 Kor 15,8) 
„Der Verlassene aber wirft seine Sehnsucht in die Leere.“ Der Vers von Nelly Sachs endet mit den
Worten: „Samen für eine neue Welt!“   Es kann nichts Neues beginnen, wenn ich das Alte nicht
loslasse.  Meine  Sehnsucht  verfehlt  ihr  Ziel,  wenn  ich  meine  Trauer  nicht  zulasse.  In  seiner
angstvollen Verlassenheit hat Jesus unsere ganze Welt umfangen und sie Gott zugeworfen, und
darin wird sie „mitsamt dem Schrecken, den sie einjagt“ leicht, jedenfalls leichter. Es wird leichter,
(wieder) an Gott zu glauben, wenn wir mit den Emmaus-Jüngern und dem ältesten christlichen
Abendgebet sprechen können: „Bleibe bei uns Herr, denn es will Abend werden und der Tag hat
sich schon geneigt.“  Daraus ist  ein Text,  ein Osterlied  (Peter Gerloff) geworden, das Eingang
gefunden hat in unser neues Gebet- und Gesangbuch „Gotteslob“:
„Bleibe bei uns, du Wandrer durch die Zeit! Schon sinkt die Welt in Nacht und Dunkelheit. Geh
nicht vorüber, kehre bei uns ein. Sei unser Gast und teile mit uns Brot und Wein. -  Weit war der
Weg. Wir flohen fort vom Kreuz. Doch du, Verlorner, führtest uns bereits. Brennt nicht in uns ein
Feuer, wenn du sprichst? Zeige dich, wenn du nun das Brot mit uns brichst. - Weihe uns ganz in
dein Geheimnis ein. Lass uns dich sehn im letzten Abendschein. Herr, deine Herrlichkeit erkennen
wir: Lebend und sterbend bleiben wir in dir.“

J. Mohr, Stadtkirche Heidelberg (www.se-nord-hd.de)

Quelle des Fotos: 
http://40.media.tumblr.com/a68027e511767ebbd42cc3bb68f4bc37/tumblr_mkjqlpiHn11rcisg0o1_1280.jpg


	Predigt am 06.04.2015 (Ostermontag) – Lk 24,13-35, 1 Kor 15,1-8.11
	J. Mohr, Stadtkirche Heidelberg (www.se-nord-hd.de)


