
1

Predigt am 03.04.2015 (Karfreitag): Joh 18,-19,42

Jesu Sterbehilfe

I.  Braucht  Jesus  eine Grabrede,  einen Nachruf? Verlangt  sein Leben eine Würdigung? Unbedarfte
könnten ja solche Begräbnis-Erwartungen auch an die Karfreitagspredigt haben. Auch die eben gehörte
Johannes-Passion ist weder das eine noch das andere. Sie ist auch keine genaue Schilderung oder gar
Reportage  des  Hergangs  seines  Leidens  und  Sterbens,  zu  unterschiedlich,  ja  manchmal  sogar
widersprüchlich  sind  die  vier  Evangelien  in  ihren  Passionsberichten.  Hier  geschieht  „Kerygma“,
„Verkündigung“ seines Leidens und Sterbens, weil mit seinem Kreuzestod noch längst nicht das letzte
Wort über seine Botschaft, erst recht nicht über sein – rein äußerlich gesehen - gescheitertes Leben
gesprochen ist. Verkündigung nicht zuletzt auch deshalb, weil im Blick auf Jesu Tod und Auferweckung
über jedes menschliche Sterben Neues gedacht und gesagt, gehofft und gewagt werden darf. Pointiert
gesprochen: Jesu Passion ist auch österliche Sterbehilfe.

Damit fassen wir ein heißes Eisen an! Sterbehilfe, ein Stichwort, das die öffentliche Diskussion zurzeit
beschäftigt und die Gemüter erhitzt. Für die einen geht es um die menschliche Würde bis zur bitteren
Neige,  bei  anderen  steigen  düstere  Vorahnungen  und  Befürchtungen  auf.  Aktive  oder  passive
Sterbehilfe? Sie kennen die unterschiedlichen Positionen! Nicht das Pro und Contra möchte ich mit
Ihnen hier erörtern, erst recht nicht über Einzelschicksale urteilen, deren „Endlösung“ zu respektieren
ist. Ich möchte angesichts der Passion Christi und seines qualvollen Sterbens über seine „Sterbehilfe“
mit Ihnen nachdenken – in der Hoffnung, dass auch für mein eigenes Lebensende etwas herausspringt,
wenn ich es so flapsig sagen darf. Welche Sterbehilfe sucht Jesus – und welche bekommt er?

Das Erste, was die Verkündigung seiner Passion,  speziell  die Johannes-Passion, mir  deutlich macht:
Jesus sieht, was auf ihn zukommt, - und er stellt sich dem Schrecken, dem Abgrund, der grausamen
Zerstörung seines Lebens. Sehen, was unausweichlich kommt, das ist eines der stärksten Motive für
den Wunsch nach einem „selbstbestimmten Tod“. Gewiss: Jesu Sterben ist kein jahrelanges Siechtum,
kein schrittweiser Verfall, kein Abgleiten in die Nacht der Demenz. Sein Tod ist auch kein Unfall, kein
Schicksalsschlag.  Er  hatte schon  länger  mit  einem  gewaltsamen Ende  gerechnet.  Aber  jetzt  bricht
dieses Ende innerhalb weniger Tage und Stunden über ihn herein. Obwohl er klar vor Augen hat, dass
seine Sicht Gottes, aber auch des Menschen ihn teuer zu stehen kommen wird, geht es schlussendlich
doch  rasend  schnell.  Er  hat  wenig  Gelegenheit,  sich  die  Qualen  auszumalen  und  entsprechende
Vorkehrungen zu treffen. Als es dann so weit ist, will ihm der in Panik geratene Petrus beispringen, um
das Unheil aufzuhalten. „Steck das Schwert in die Scheide!“  Solche Hilfe will Jesus nicht. Wieder einmal
muss Petrus,  der es immer so zweifelhaft gut meint,  zurückstecken, um neu den roten Faden Jesu
aufzunehmen.
II.  Kein Leben ist mit einem anderen vergleichbar – und auch kein Sterben. „O Herr, gib jedem seinen
eignen Tod: das Sterben, das aus jenem Leben geht, darin er Liebe hatte, Sinn und Not.“  (R.M. Rilke)
Jeder muss seinen eigenen Weg in das Dunkel  des Todes gehen; jedem werden andere Stationen,
Abbrüche und Abschiede zugemutet und andere Wegbegleiter auf seiner letzten Wegstrecke an den
Wegrand  gestellt.  Dennoch:  Jesu  Passion  macht  Mut,  das  eigene  Sterben nicht  nur  hinzunehmen,
sondern durchzustehen. Seine erlittene Qual will uns stärken, unsere eigenen Sterbeschmerzen – auch
wenn  sie  noch  so  professionell  gelindert  werden können –  auszuhalten.  Freilich:  Ihn  fesselt  keine
heimtückische Krankheit jahrelang an’ s Bett; ihn quält kein „sinnloses“ Leiden. Aber er leidet, umso
mehr er weiß, dass sein entsetzliches Leiden mit seiner Botschaft und Sendung zusammenhängt. Jesus
muss die „Folgen“ seines Lebens tragen – und könnte gerade darum erst recht verzweifeln: „Warum
gerade ich?“ Wer, wenn nicht ER hätte das Recht,  so zu fragen? Aber auch ER bekommt zunächst
keinerlei Antwort! Wir erkennen aber: Was ihn im Sterben, in all der physischen und psychischen Qual



2

aufrecht hält, das hat ihn auch schon in seinem Leben aufrecht gehalten: Seine lebendige Beziehung zu
Gott, den er auch jetzt noch „Vater“ nennt.
Warum ich? – Jesus muss ertragen, dass ein anderer statt ihm freikommt, wie so viele schwer kranke
Menschen, die aushalten müssen, dass andere wieder aufstehen dürfen und nicht sterben müssen;
dass andere davon kommen, während ich davon muss. Auch darauf gibt es keine Antwort – außer der
einen, dass jeder seinen ganz eigenen Weg gehen muss. Und diesen letzten Kreuzweg nimmt Jesus
nicht apathisch hin, sondern gestaltet ihn, deutet ihn, verwandelt ihn – als Wegweiser ins ewige Leben.

III.  Werfen wir einen Blick auf Jesu Umgang mit den ihn umgebenden Menschen, sogar mit seinen
Peinigern, auch mit dem Kreuz, diesem entwürdigenden Folterinstrument. Es wirft Licht auch auf den
Umgang und die Umgebung meines eigenen Sterbens. Die Johannes-Passion erzählt,  anders als die
anderen Evangelisten, von lieben Menschen, die Jesus bis zuletzt begleiten und denen sein grausames
Ende zu Herzen geht: Seine Mutter Maria und die anderen Frauen und als rühmliche Ausnahme unter
den  Männern:  „der  Jünger,  den  er  liebte“. Aber  auch  einer  der  Henker,  die  professionell  seine
Hinrichtung durchführen: Der Soldat, der dem Sterbenden den schmerzlindernden Essig reicht, wenn
diese Deutung zulässig ist. Das rückt jene Menschen ins Bild, die im Ernstfall hoffentlich dann auch bei
mir sein werden: liebe, liebevolle Menschen, einfühlsame Angehörige, wie ich sie oft auf der Palliativ-
Station, aber gottlob auch zu Hause erlebe: Ärzte und Pflegekräfte, die sich hingebungsvoll kümmern;
Personal, das routiniert die Abläufe sichert…

Dass  man  Jesus  schon  im  Prozess  die  Kleider  wegnimmt,  ihm  zwischendurch  einen  Spott-Mantel
umhängt, und dass ihm am Kreuz höchstwahrscheinlich nicht einmal das Lendentuch bleibt – das alles
lässt  mich  vielleicht  eher  akzeptieren,  dass  auch  ich  dann  ganz  und  gar  entblößt  bin,  sämtliche
Schamgrenzen aufgeben und mich ganz anvertrauen muss. Jesus vermag das, weil er tief in seinem
Herzen weiß,  dass  seine  Würde  an  nichts  Äußerem hängt  und  dass  ihm deshalb  auch  nichts  und
niemand  die  letzte  Würde  rauben  kann.  Auch  all  die  Dinge,  die  mir  möglicherweise  zuletzt
aufgezwungen werden – von therapeutischen Hilfsmitteln bis zum Klinikhemd und zur Bettschüssel,
von den Maschinen, an deren Schläuchen ich hänge, bis zur  Krankenakte: Im Lichte seiner Passion
könnte ich sie  in  Beziehung setzen zu Dornenkrone und Purpurmantel,  Kreuz und Nägeln und der
unverschämten Aufschrift über seinem Kreuz…

Vom Wert und Sinn seines Lebens, seiner Sendung und auch seines Leidens hat Jesus im Johannes-
Evangelium immer wieder gesprochen. Und er tut es bei aller Ergebenheit auch jetzt den religiösen und
politischen  Richtern  gegenüber.  Er  nimmt  nicht  alles  geduldig  hin:  Weder  die  Willkür  des  ihn
schlagenden Knechtes noch die Arroganz der Macht bei Pilatus. Auch wenn das 4. Evangelium nichts
weiß oder wissen will von seiner Todesklage und Gottverlassenheit, wie es die anderen Evangelisten
berichten: Auch in der Johannes-Passion wirft der sterbende Jesus sein verendendes Leben Gott nicht
einfach vorwurfsvoll hin, sondern übergibt es ihm mit den unergründlichen Worten: "Es ist vollbracht!“
Wie oft durfte ich das in der Sterbebegleitung gottlob auch hören oder erahnen?!
Solche Sterbehilfe wünsche ich auch mir und Ihnen, liebe Mitchristen! : In Würde sterben zu dürfen
und mit zeitlebens eingeübtem Gottvertrauen sterben zu können – umgeben, umhüllt (palliare= mit
einem  Mantel  umhüllen)  von  einer  Palliativ-Medizin,  aber  auch  Palliativ-Seelsorge,  Palliativ-
Frömmigkeit, die mich singen und sagen lässt: 

„Erscheine  mir  zum  Schilde,  zum  Trost  in  meinem  Tod,  und  lass  mich  sehn  dein  Bilde  in  deiner
Kreuzesnot. Da will ich nach dir blicken, da will ich glaubensvoll dich fest an mein Herz drücken: Wer so
stirbt, der stirbt wohl.“

J. Mohr, Stadtkirche Heidelberg

www.se-nord-hd.de


