
Predigt im Bußgottesdienst am Palmsonntag 29.03.2015 – Joh 12, 27-33
Vom Geheimnis des Bösen

„Jetzt ist  meine Seele erschüttert. Was soll  ich sagen? :  Vater,  rette mich aus dieser Stunde? Aber
deshalb bin ich in diese Stunde gekommen. Vater, verherrliche deinen Namen! Da kam eine Stimme
vom Himmel: Ich habe ihn schon verherrlicht und ich werde ihn wieder verherrlichen. Die Menge, die
dabei stand und es hörte, sagte. Es hat gedonnert! Andere sagten: Ein Engel hat zu ihm geredet. Jesus
aber sprach: Nicht mir galt diese Stimme, sondern euch. Jetzt wird Gericht gehalten über diese Welt;
jetzt wird der Herrscher dieser Welt hinaus geworfen werden. Und ich, wenn ich über die Erde erhöht
sein werde, werde alle zu mir ziehen. Dies sagte er,  um anzudeuten, auf welche Weise er sterben
werde.“

I.  Gericht wird gehalten über diese Welt und der „Fürst dieser Welt“ hinaus geworfen. Im Johannes-
Evangelium ist dies eine ganz zentrale Überzeugung in der Deutung der Passion Christi. Wer ist dieser
„Herrscher der Welt“? Ohne Zweifel ist hier der Teufel gemeint, von dem Papst Franziskus auffällig häufig
zu sprechen wagt. Ansonsten reden wir in der Kirche nicht mehr gerne von ihm. Für uns aufgeklärte
Christen ist es eher peinlich, von ihm zu sprechen. Für uns ist er eher eine mythologische Figur und
gehört zu einem überholten dualistischen Welt- und Glaubensverständnis. Es mag gute Gründe geben,
auf den Teufel zu verzichten. Ob er aber auch auf uns verzichtet? Der Teufel hätte sein Ziel erreicht,
wenn niemand mehr an ihn glaubt oder – mit dem eben gehörten Evangelium gesprochen- glaubt, dass
er ja längst aus dieser Welt hinausgeworfen wurde und es ihn deshalb gar nicht (mehr) gibt. So aber lässt
sich der Teufel weder an die Wand malen, noch Jesu ureigene, tödliche Auseinandersetzung mit ihm
ignorieren. Für Jesus ist der Teufel der große Widersacher Gottes, eine reale, personale, böse Macht, die
alles daran setzt, ihn von seinem Weg abzubringen. Schon bei seiner Versuchung in der Wüste hat er sich
als „Herrscher dieser Welt“ geoutet: „Wieder nahm ihn der Teufel mit sich und führte ihn auf einen
hohen Berg; er zeigte ihm alle Reiche der Welt mit ihrer Pracht und sagte zu ihm: Dies alles will ich dir
geben, wenn du dich vor mir niederwirfst und mich anbetest.“ (Mt 4,8-9)

Wenn wir uns darauf einlassen können und unter diesem Blickwinkel auf die böse Welt, auf das Böse in
der  Welt,  schauen,  verändert  sich  unsere  Weltanschauung  gründlich.  Dann  werden  wir  in  den
kommenden Kar- und Ostertagen mit hinein genommen in dieses Drama, um zu erkennen, dass wir
selbst  der  Kampfplatz  sind,  auf  dem  sich  alles  wiederholt:  Verrat,  Verleugnung,  Verspottung,
Versuchung… An Jesus hat sich der Teufel  endgültig die Zähne ausgebissen. Er hat ausgespielt!  „Der
Feind, der am Holze gesiegt hat, wurde auch am Holze besiegt“, bekennt die Kirche in der Präfation vom
Fest  „Kreuzerhöhung“ – in Anspielung auf  die Paradiesgeschichte,  also ganz am Anfang,  wo es dem
Teufel  gelungen  ist,  das  Böse  in  die  Welt  zu  bringen.  Auch  wenn  es  sich  nur  noch  um  die
Rückzugsgefechte des bereits entmachteten Satans handelt: Der oder das Böse ist immer noch mächtig,
ja  übermächtig  in  dieser  Welt.   „Der  Fürst  dieser  Welt“  hat sich   in  den  finstersten  Kapiteln  der
Kirchengeschichte   sogar  der  Kirchenfürsten  bemächtigt   und  „der  Rauch Satans“  ist  –  nach  einem
dunklen Wort von Papst Paul VI.- „auch in die Kirche eingedrungen“. Im 1. Johannesbrief lesen wir die
doppelte Erkenntnis: „Wir wissen: Wir sind aus Gott, aber die ganze Welt steht unter der Macht des
Bösen.“ ( 5, 19) Das erste ist unser Glaube, das zweite unsere alltägliche Erfahrung, wenn wir nüchtern
zur  Kenntnis  nehmen,  was sich zur   Zeit  abspielt  in  aller  Welt  und wie  ratlos  wir  uns  dem religiös
verbrämten  Terror,  den  Christenverfolgungen,  den  Gewaltexzessen,  ja  all  den  fürchterlichen
Verblendungszusammenhängen gegenüber sehen. Sie sind das Werk des „Diabolos“, zu Deutsch: des
„Durcheinanderwerfers, Verwirrers“, der sich sogar der Religion(en) bedient, wenn sie ihre schrecklichen

1



Machenschaften im Missbrauch, „im Namen Gottes“ begehen. Und wie sprachlos sind wir erst recht,
nachdem sich herausgestellt hat, dass der 27jährige Co-Pilot den Absturz dieses Flugzeuges vorsätzlich
herbeigeführt und als „Amok-Pilot“ 150 Menschen mit in den Tod gerissen hat. Wir stehen nicht nur „vor
einem riesigen Rätsel“  (Lufthansa-Chef Spohr); ich jedenfalls stehe entsetzt vor dem, was der Apostel
Paulus das   „mysterium iniquitatis“,  das  „Geheimnis  des  Bösen“ zu  nennen wagt. (2  Thess 2,7).  Wir
mindern doch überhaupt nicht die schreckliche Schuld, wenn wir danach fragen, welcher Teufel diesen
unglücklichen, offensichtlich psychisch kranken  Menschen geritten hat, dass er diesen teuflischen Plan
nicht nur vorbereitet, sondern ausgeführt hat. Es kommt mir Georg Büchners Drama „Dantons Tod“ in
den Sinn, wo es heißt: „Was ist das, was in uns hurt, lügt, stiehlt und mordet?“ Wer oder was hat sich
dieses unglücklichen Menschen bemächtigt und ihn zu dieser wahnsinnigen Tat geführt, ja verführt? Alle
psychologischen Recherchen werden höchstens ins Irrationale vordringen. Wir aber müssen theologisch
zu fragen wagen, auch wenn dies letztlich zu der aporetischen (ausweglosen) Frage führt, warum Gott
dies nicht zu verhindern wusste.

II.  Es führt  kein Weg daran vorbei  – und wir  dürfen dieses Thema nicht den Fundamentalisten und
Fanatikern überlassen: Die Bibel und Jesus selbst rechnet damit, dass es eine teuflische Gegenmacht zu
Gott gibt, die von uns Menschen Besitz ergreifen will. Auch wenn wir wissen, wie zeitbedingt solche
Vorstellungen sind: Im Kern geht es um die abgründige Erfahrung des Menschen, dass er in solchen
Verstrickungen sich nicht mehr selber gehört und ohne Gottes Hilfe sich davon nicht mehr befreien kann.
Die „Dämonen“, von denen in der Bibel immer wieder die Rede ist, sind im Grunde nichts anderes als
das, was wir heute vielleicht als Obsessionen, als Süchte und Psychosen bezeichnen würden; destruktive
Anteile und verdrängte Facetten der Seele, die man früher als dämonische Besessenheit auffasste. Die
Jünger Jesu machten die beglückende Erfahrung, dass ihnen die Dämonen "gehorchen", d.h. dass sie im
Namen und in der Vollmacht Jesu Menschen vom Bösen befreien und heilen konnten. (Lk 10,17-20)
Dieses Wissen lebt in der Kirche weiter und ist Teil  ihres Auftrags geblieben. Der Glaube der Kirche
rechnet damit, dass sich hinter so mancher Abartigkeit und Abgründigkeit und hinter der “Banalität des
Bösen“ (Hanna Ahrendt) eine widergöttliche Macht verbirgt, der nur Gott selber Herr werden und von
der nur ER uns befreien kann. Der gläubige Christ glaubt an Gott und nicht an den Satan! Das ist wahr!
Aber er muss auch um dieses "mysterium iniquitatis", um "das Geheimnis des Bösen" wissen, das sich in
vielerlei Gestalt seiner zu bemächtigen sucht. Darum: „Seid nüchtern und wachsam! Euer Widersacher,
der Teufel, geht umher wie ein brüllender Löwe und sucht, wen er verschlingen kann. Ihm widerstehet
fest in der Kraft des Glaubens.“ (1 Petr 5,8) 
"Ich sah den Satan wie einen Blitz vom Himmel fallen."  (Lk 10,18)  Dieses abgründige, geheimnisvolle
Wort Jesu lässt offen, ob es sich um die endgültige Entmachtung oder im Gegenteil um die Entfesselung
des Bösen handelt,  die sein eigenes unbestreitbares exorzistisches Wirken ausgelöst hat. Ein Blick in
unser Leben und in unsere Welt genügt, um zu erkennen, wie mächtig und allgegenwärtig das Böse ist,
auch wenn wir zögern, es als eine personifizierte Macht neben bzw. gegen Gott zu begreifen. Buße und
Umkehr jedenfalls sind nicht nur ein Willensakt des Menschen, sondern die Bereitschaft, auch seine
negativen Gefühle, seinen Schatten, seine falschen Einstellungen, seine Verstrickung in das Böse Gott
hinzuhalten,  um sich neu seiner heilenden Macht anzuvertrauen. Ist  es nicht  wahrhaft tröstlich,  am
Abend des Palmsonntages und damit zu Beginn der Karwoche, die tiefgründige, ja abgründige Wahrheit
des Bibelwortes neu zu hören? : 
„ER hat unsere Sünden mit seinem eigenen Leib am Holz des Kreuzes getragen, damit wir tot sind für die
Sünde und leben für die Gerechtigkeit. Durch seine Wunden sind wir geheilt. Denn ihr hattet euch verirrt
wie Schafe; jetzt aber seid ihr heimgekehrt zum Hirten und Bischof eurer Seelen. “ (1 Petr 2, 24)

Josef Mohr, Stadtkirche Heidelberg (www.se-nord-hd.de)

2


