
1

Predigt am 22.03.2015 (5. Fastensonntag Lj.B) – Joh 12,20-33
Verhülltes sieht man besser

I. „Herr, wir möchten Jesus sehen!“ Diesen Wunsch der jüdischen Griechen im heutigen Evangelium kann
man,  muss  man  doppeldeutig  verstehen,  zumal  im  immer  hintergründigen  Johannes-Evangelium.
Vordergründig mag es Sensationslust sein: Wir wollen endlich den sehen, über den wir schon so viel
Sensationelles gehört haben. Der hintergründige Sinn dieses Wunsches aber ist: Wir wollen bis auf den
Grund seiner Person und seiner Gottesbotschaft sehen, um ihn tiefer, intensiver zu verstehen. Das ganze
12. Kapitel des 4. Evangeliums ist sozusagen eine einzige „Sehanleitung“, um Jesus mit seinem wahren
Anliegen auf die Spur zu kommen. Alle drei Jahre wird diese Perikope ausgerechnet am 5. Fastensonntag
verlesen, wo alljährlich unser Schaubedürfnis enttäuscht, ja unsere Augenlust frustriert werden soll, um
uns anders, nämlich mit den Augen des Glaubens sehen zu lehren. Es wird sich zeigen, dass dies nur
vordergründig ein Widerspruch ist.
„Der Brauch,  die  Kreuze  (und Bilder)  zu  verhüllen,  soll  beibehalten werden...“ so  heißt  es lapidar  im
Messbuch in  einer  Anweisung zum 5.  Fastensonntag,  den wir früher Passionssonntag nannten.  Was
steckt dahinter, dass die Kirche in den letzten beiden Wochen der österlichen Bußzeit ihre Kreuze mit
einem  violetten  Tuch  verhüllt,  um  schließlich  am  Karfreitag  eine  feierliche  Kreuzenthüllung
vorzunehmen? Nun: Ursprünglich waren es Triumphkreuze, die man verhüllte. Sie zeigten Jesus als König
am Kreuz und umgaben ihn mit kostbaren Edelsteinen. Das aber störte sozusagen, wenn man seines
bitteren  Leidens  und  Sterbens  gedenken  wollte.  Aber  auch  die  späteren,  ganz  und  gar  drastischen
Darstellungen des Gekreuzigten sollten für eine Weile dem Blick der Gläubigen entzogen werden, weil
fromme  Sehgewohnheiten  sie  womöglich  entschärfen  und  zum  bloßen  Andachtsgegenstand
verharmlosen könnten.
Der  Brauch  der  Kreuzverhüllung  erfährt  jedoch  noch  eine  tiefere  Bedeutung,  wenn  wir  an  die
Verpackungs- und Verhüllungskunst des Künstlerpaares  Christo Juracheff und Jeanne Claude denken.
Wir  erinnern  uns:  Im  Jahre  1995  haben  sie  in  Berlin  das  gesamte  Reichstagsgebäude  mit  einer
silberglänzenden Folie verhüllt. Dieses Werk der „Verpackungskünstler“ wurde von der Bevölkerung teils
mit Begeisterung, teils mit Ablehnung und Kopfschütteln aufgenommen. Christo und Claude gehören der
Künstlergruppe  der  „Neorealisten“  an.  Sie  versuchen,  mit  der  Technik  des  Verhüllens  auf  Dinge
aufmerksam zu machen, die sonst übersehen werden oder in Vergessenheit geraten. Es geht ihnen um
ein  neues  Einüben der  Wahrnehmung,  um ein  Hinlenken  und  Fokussieren  der  Aufmerksamkeit  auf
Dinge,  an  deren  Anblick  wir  uns  gewöhnt  haben.  Durch  Verbergen  wollen  sie  gleichsam  auf  das
Wesentliche hinweisen, das sozusagen nur noch verhüllt  sichtbar wird. Man könnte es ganz paradox
auch so ausdrücken:  Verhülltes sieht man besser! Durch Verhüllung wird Unsichtbares, Übersehenes,
Gewohntes  neu entdeckt und ins Bewusstsein gehoben.
II.  Ob nicht die Kirche um solche Zusammenhänge immer schon gewusst hat?! Ich jedenfalls finde es
aufregend und spannend,  dass  uns  von säkularer,  künstlerischer,  freilich  sehr  eigenwilliger  Seite  ein
neuer Zugang zu diesem merkwürdigen Brauch der Kreuzverhüllung ermöglicht wird. Denn eigentlich
würde man doch erwarten,  dass  in  der  Passionszeit  das  Kreuz  noch  mehr  als  sonst  dem gläubigen
Betrachter dargeboten und vor Augen gestellt wird. Stattdessen wird es dort, wo es ganz realistisch den
zu Tode gemarterten Leib des Gekreuzigten zeigt, bedeckt und dem Blick des Betrachters entzogen. Die
Kirche räumt gleichsam ein, dass das Entscheidende des Geschehens am Kreuz gar nicht mit dem bloßen
Auge zu sehen ist. Tatsächlich: Dass in der Erniedrigung Jesu am Kreuz seine „Erhöhung zur Rechten des
Vaters“ geschah; dass in seinem Tod sich das Leben, das eigentliche, das ewige Leben Bahn gebrochen
hat;  dass  aus  der  Gottesfinsternis  des  Karfreitags  das  helle  Osterlicht  der  Gottesoffenbarung
hervorgegangen ist  –  das  alles  ist  unsichtbar,  weder dem Verstand noch den Augen des  Menschen
zugänglich. 



2

Und darum verhüllt die Kirche für eine kurze Zeit ihre Kruzifixe. Wir sollen sozusagen die Augen des
Herzens, die Augen des Glaubens aktivieren: Mit dem inneren Auge sollen wir hinsehen, weil wir nur so
frei und fähig werden, die Deutung anzunehmen, die Jesus selbst seinem Tod gegeben hat:  „Wenn ich
über die Erde erhöht bin, werde ich alle an mich ziehen.“ So spricht Jesus im heutigen Evangelium. Das
Ab-stoßende des Kreuzes soll sich in An-ziehung verwandeln, könnten wir sagen. Diese Zumutung ist
nicht weniger groß als die andere Deutung, die Jesus seinem bitteren Sterben gegeben hat: „Wenn das
Weizenkorn nicht in die Erde fällt und stirbt, bleibt es allein, wenn es aber stirbt, bringt es reiche Frucht.“
Die geheime Fruchtbarkeit, die Heilsbedeutung seines entsetzlichen Todes liegt eben nicht auf der Hand!
Sie erschließt sich nur dem, der neu sehen gelernt, dem Gott die neue Sehkraft des Glaubens geschenkt,
die Augen des Herzens geöffnet hat. Das verhüllte Kreuz will uns ja gerade nicht wegsehen, sondern
genauer hinsehen lassen, damit unsere Aufmerksamkeit gestärkt und unser Blick für das Unsichtbare
geschärft werde, eben für das Mysterium des Kreuzes, das sich nur dem gläubigen Betrachter erschließt.

III.  Wenn es mir gelungen sein sollte, uns einen neuen, wenn Sie so wollen, zeitgemäßen Zugang zu
diesem alten Brauch der Kreuzverhüllung aufzuzeigen, könnten Sie mir mit Recht vorhalten: Ja, aber das
größte  und  auffälligste  Kreuz,  das  wir  in  dieser  St.-Raphael-Kirche  vor  Augen  haben,  es  ist  nicht
zugedeckt und verhüllt! Einmal ganz abgesehen davon, dass dies technisch gar nicht möglich wäre, bin
ich der Überzeugung, dass dieses Kunstwerk selbst und das ganze Jahr über eine Art Kreuzverhüllung
darstellt. Genauer gesagt: Diese Kreuzcollage ver-hüllt und ent-hüllt zugleich das Geschehen am Kreuz.
Der Priesterkünstler  Udo Körner führt ja gerne das bekannte Zitat von  Paul Klee ins Feld:  „Kunst gibt
nicht das Sichtbare wieder; Kunst macht (!) sichtbar!“ Jede echte und anspruchsvolle Kunst bildet nicht
die Wirklichkeit ab, sondern macht sichtbar, bringt zum Vor-schein, was da-hinter ist.  Unser Altarbild
verhüllt und verfremdet zunächst einmal das, was damals am Kreuz von Golgotha zu sehen war. Wir
sehen kein  Ab-bild,  sondern ein Sinn-bild!  Der gekreuzigte  Jesus wird  nicht abgebildet,  sondern nur
angedeutet mit den Baumrinden-Stücken, mit denen der zerschundene Corpus angedeutet wird. Nicht
das, was vordergründig damals für die Gaffer zu sehen war, bietet sich unserem Auge dar, sondern was
sich  hintergründig  ereignet  hat:  Es  ist  das  Unsagbare  und  Unsichtbare,  das  wir  das  Geheimnis  des
Kreuzes Christi nennen! Jeder, der unser Altarbild betrachtet, soll tiefer und bis dorthin geführt werden,
wo es zu sprechen beginnt: „Wenn ich von der Erde erhöht sein werde, werde ich alle an mich ziehen.“
Mehr noch: Der Betrachter soll Gott selbst sprechen hören aus der „Wolke der Verklärung“, die über dem
Gekreuzigten schwebt. Es ist die Wolke der Ent-hüllung: „Dieser ist mein geliebter Sohn...!“ oder mit dem
heutigen Evangelium gesprochen:  „Da kam eine Stimme vom Himmel: Ich habe ihn schon verherrlicht
und ich werde ihn wieder verherrlichen.“ Das ist der Mensch, in dem ich selbst all eure Last getragen
habe und euren Tod gestorben bin. Nichtwahr?! : Dass Gott selbst es war, der sich in seinem Sohn am
Kreuz für uns dahingegeben hat, das muss uns enthüllt, biblisch gesprochen: geoffenbart werden. Darauf
macht uns der Künstler in seiner „Sprache“ aufmerksam.

Josef Mohr, Stadtkirche Heidelberg
www.se-nord-hd.de


	Predigt am 22.03.2015 (5. Fastensonntag Lj.B) – Joh 12,20-33
	
	Josef Mohr, Stadtkirche Heidelberg


