Predigt am 15.03.2015 (4. Fastensonntag Lj. B) — Num 21,4-9; Joh 3,14-21
Kreuz auf das ich schaue

,Wie Mose die Schlange in der Wiiste erhéht hat, so muss der Menschensohn erh6ht werden, damit
jeder, der an ihn glaubt, in ihm das ewige Leben hat.”

I. Man versteht diese Anspielung auf Mose und die Schlange in der Wiiste erst, wenn man um jene
seltsame Begebenheit weil}, von der im AT, im Buch Numeri, die Rede ist: Das Volk Israel, das Mose aus
der Knechtschaft Agyptens herausgefiihrt hat, ist jetzt mitten in der weglosen Wiiste, in auswegloser
Lage. Und da kehrt sich die Erfahrung der Freiheit um in ein tiefes Geflihl von Angst und Misstrauen:
L Warum habt Ihr uns aus Agypten herausgefiihrt?“ fragen sie Mose und Aaron, ,.etwa, damit wir in der
Wiiste umkommen?“ (21,5) Plotzlich Gberfallt sie die Angst, von Gott im Stich gelassen worden zu sein;
das Misstrauen, dass Gott sie in eine Falle gelockt haben kénnte. Und nun tritt ein, was sie geradezu
herbeigeredet haben und was beim ersten Hinsehen wie eine willkiirlich verhdngte Strafe Gottes
aussieht: Viele werden von ,,Giftschlangen” gebissen und sterben.

In Wahrheit haben Angst und Misstrauen ihr Herz vergiftet und sie anfallig gemacht fiir das Verderben.
Im NT findet sich eine dhnliche Begebenheit: Petrus, als er lber die Untiefen des Sees, auf dem Wasser,
zu Jesus zu gehen bereit ist, er beginnt in dem Augenblick zu sinken, wo er zu zweifeln anfangt. So, stelle
ich mir vor, wurde das Volk Israel von giftigen Schlangen heimgesucht, als es nicht mehr auf Gottes
Zusage vertraute. — So jedenfalls lese ich diese Geschichten der Bibel: Wo Angst und Misstrauen sich
ausbreiten, entsteht ein todlicher Kreislauf: Die Angst macht, dass ich mich vom Leben zurilickziehe — mit
dem Resultat, dass das Leben sich vor mir zurlickzieht. Ich werde anfillig fir das todliche Gift der
Verzweiflung und des Verderbens!

Und nun bemerkt das Volk, dass es , gesiindigt”, dass es Gott misstraut hat — und sie bitten Mose, Gott
moge der Plage Einhalt gebieten. Die Hilfe, die Gott nun bereithélt, ist mehr als seltsam: Mose soll eine
Schlange aus Erz (Kupfer) machen und sie aufhdangen an einer Fahnenstange. Und dann heil3t es: ,Jeder,
der (von der Schlange) gebissen wurde, wird am Leben bleiben, wenn er sie (die eherne Schlange)
ansieht.”

Ich deute diese Anweisung und ihre rettende Wirkung so: Rettung in der Situation der Angst und des
Misstrauens liegt nicht in der Flucht, sondern in der Bereitschaft, dem, was Angst macht, ins Auge zu
blicken. Der Aufblick zur ehernen Schlange soll zuriickfiihren zur ,,ehernen” Gewissheit, dass Gott mich
nicht verlasst, vielmehr zu seiner VerheiBung steht: , Ich bin Jahwe, der Ich-bin-da“; so hat Gott sich dem
Mose am brennenden Dornbusch geoffenbart. Die eherne Schlange wird so — modern gesprochen — zu
einem therapeutischen Zeichen. Sie hilft, das anzuschauen, wovor man sich fiirchtet. Gott hat sein Volk
in eine heilsame Krise gefiihrt und diese Krise offenbart die Wurzel des Ubels: Nicht die Schlangen,
sondern die Angst und das Misstrauen, dass Gott es nicht gut mit ihnen meint — das ist die Wurzel des
Ubels, das Gift, das zum Tode fiihrt.

Il. Wenn wir bereit sind, diese Deutung zuzulassen, wird verstandlicher, warum Jesus im Gesprach mit
Nikodemus auf diese merkwiirdige Episode der Wistenwanderung lIsraels anspielt: “Wie Mose die
Schlange in der Wiiste erh6ht hat, so muss der Menschensohn erhéht werden, damit jeder, der an ihn
glaubt (zu ihm emporblickt), in ihm das ewige Leben hat.” Der erhohte Menschensohn — das ist Jesus am
Kreuz! Jesus am Kreuz: Das ist Gottes therapeutisches Zeichen fiir uns. ,,Kreuz, auf das ich schaue, steht
als Zeichen da; der, dem ich vertraue, ist in dir mir nah.” Dieses neue Lied findet sich im neuen
,Gotteslob”. Wir werden es nach der Predigt singen.

Den Anblick des Kreuzes nicht fliehen, es auch nicht nur in seinen Ubermalungen und Entschirfungen,
sondern in seiner ganzen Entsetzlichkeit vor Augen zu haben, das fiihrt auch uns in eine heilsame Krise.
Wir alle haben Angst vor Schmerz, Krankheit und Tod — und viele, die zur Kirche kommen, wollen dies —
verstandlicherweise — nicht auch noch hier vor Augen gefiihrt bekommen. Hier soll nur von Trost, von
der Uberwindung des Todes, von der Hoffnung auf Heilung die Rede sein. Sehr schnell entpuppt sich das
alles aber als Vertrostung und Verdrangung, weil die Angst nicht weggeht, wenn ich wegschaue und
dessen nicht ansichtig werden will, was mir Angst macht. Die tiefer sitzende Angst in all unseren Angsten
ist tatsachlich die Angst, dass Gott mich fallen lasst, — wenn ich unheilbar krank werde, wenn der Tod mir



meinen geliebten Partner nimmt, wenn ich meinen Arbeitsplatz verliere, wenn ich durch einen Unfall
irreparabel beschadigt und behindert werde usw. ... Auch und gerade glaubigen Menschen sitzt — meiner
Erfahrung nach — diese Angst, dieses Misstrauen im Nacken: Glaube und Gottvertrauen koénnten
moglicherweise gar nichts niitzen, jedenfalls nicht verhindern, dass mein Leben eines Tages durchkreuzt
wird und ich in der Nacht der Gottverlassenheit versinke. In der 2. Strophe heildt es daher: ,Kreuz, zu
dem ich fliehe aus der Dunkelheit; statt der Angst und Miihe ist nun Hoffnungszeit.”

Fasten- und Passionszeit als Hoffnungszeit! Kénnte da nicht diese Geschichte mit der ehernen Schlange
und ihre Deutung im Johannes-Evangelium helfen, das Kreuz als therapeutisches Zeichen zu verstehen?:
So lange hinschauen und der eigenen Angst ins Auge sehen, bis aus dem Zeichen des Gerichtes das
Zeichen des Erbarmens Gottes wird. Den Blick auf das dunkle Geheimnis der Gottverlassenheit Jesu und
sein entsetzliches Sterben am Kreuz so lange aushalten, bis es zu sprechen beginnt mit Jesu eigenen
Worten im heutigen Evangelium: ,,So sehr hat Gott die Welt geliebt, dass er seinen einzigen Sohn hingab,
damit jeder, der an ihn glaubt, nicht verlorengeht, sondern das ewige Leben hat.”

Das heutige Evangelium macht uns Mut, auf das Kreuz zu schauen und dem Abgrund der Angst ins Auge
zu sehen. Es fiihrt uns in eine heilsame Krise, zu Deutsch: in die Entscheidung. Ich muss mich angesichts
des Kreuzes Christi entscheiden, ob Leiden, Sterben und Tod fir mich nur ein sinnloses Geschehen sind
oder ob ich von Gott her an einen verborgenen Sinn glauben kann. Der Glaube nimmt uns ja nicht wie
von selbst die Angst vor dem Tod und auch nicht dieses tiefsitzende Misstrauen, dass Gott es nicht gut
mit uns meinen kdnnte. Unser Leben und unser Glaube bleiben gefahrdet und angefochten von Zweifel
und Angst. Das Kreuz ist nicht das Letzte, sondern das Vorletzte. Es ist bereits gebrochen, aufgebrochen,
weil Gott am Kreuz die Macht des Todes gebrochen hat. Wir dirfen hinter all dem Dunklen und
Angstmachenden schon einen Blick in das Helle, in den Himmel tun, weil, ja weil ,Gott die Welt so sehr
geliebt hat, dass er seinen Sohn fiir uns hingab.”

Das Johannes-Evangelium wagt es, angesichts des schrecklichen Todes, den Jesus am Kreuz gestorben ist,
von Gottes Liebe zu sprechen und spricht doch auch von seinem Gericht. Aber mit einem einzigen Satz
streicht es die diisteren Bilder durch, die wir aus anderen Stellen des NTs kennen und die uns Angst
machen. Hier ist keine Rede mehr von ,,Heulen und Zéhneknirschen”. Hier wird nicht mehr gedroht und
Angst gemacht vor Gottes Strafe. Hier heilst es nur noch: ,Wer an ihn glaubt, wird nicht gerichtet. Wer
nicht glaubt, ist schon gerichtet!” Das heiRt doch: Der Unglaube spricht sich selbst das Gericht. Er ist
seine eigene Strafe, weil er nicht loskommt von Angst und Misstrauen. Ob also das Kreuz fiir uns hell
oder dunkel ist, ob es uns Angst macht oder die Angst Uberwinden hilft, ob es uns droht oder trostet —
das hangt ganz und gar davon ab, ob wir wegschauen oder hinschauen und es als Gottes grofRes
therapeutisches Zeichen verstehen. So also lautet die 3. Strophe unseres Liedes:

»Kreuz, von dem ich gehe in den neuen Tag, bleib in meiner Néhe, dass ich nicht verzag.”

J. Mohr, Stadtkirche Heidelberg
(www.se-nord-hd.de)



	Predigt am 15.03.2015 (4. Fastensonntag Lj. B) – Num 21,4-9; Joh 3,14-21

