
1

Predigt am 01.03.2015 (2. Fastensonntag Lj. B) – Gen 22,1-19; Röm 8,31-34
Morija

I. „Da nahm Isaak das Schwert aus seines Vaters Hand und er sagte: Nur dich kannst du opfern, mein
Vater, wenn du dem Willen Jehovas gehorchen willst. Denn siehe, ich will nicht sterben für deinen Gott.
Ich werde einmal für meinen Gott sterben. So lass mich denn gehen, auf dass ich ihn suche. Und Isaak
machte sich auf, ging allein den Weg zurück. Abraham aber blieb an der Stätte des Altares und weinte.“
So heißt es in dem wenig bekannten Roman „1 Moses 22“ der ungarischen Autorin Magda Szabo (Insel-
Verlag, Frankfurt a.M. 1967) Wie viele Schriftsteller und Künstler haben sich an der biblischen Erzählung
von der Opferung Isaaks  durch seinen Vater  Abraham abgearbeitet,  ihr widersprochen und dagegen
protestiert, sie zumindest umzudeuten und abzumildern versucht?! Ich denke auch an Rembrandt, von
dem es vier ganz unterschiedliche, ja gegensätzliche Darstellungen dieser einen Szene gibt.
Es ist tatsächlich eine der anstößigsten Geschichten der Bibel, diese Erzählung von der in letzter Minute
verhinderten Opferung des Isaak durch den eigenen Vater. Auch wenn uns der Ausgang der Geschichte
sagt, dass Gott keine (!) Menschenopfer will;  es bleibt doch der entsetzliche Anfang und das dunkle
Gottesbild, das „Abraham auf die Probe“ stellt. In einer spätjüdischen Überlieferung heißt es, dass Isaak
seiner Mutter nach der Heimkehr alles erzählt habe, was sich auf dem Berg im Land Morija zugetragen
hat.  Sara  habe  daraufhin  sechs  entsetzliche  Schreie  ausgestoßen  und  danach  sei  sie  gestorben.
Abrahams Kind war auch das ihre, und es riss ihr das Herz aus dem Leib, dass ihr Mann um ein Haar den
gemeinsamen Sohn getötet und geopfert hat. 

Die Erzählung vom gerade noch verhinderten Menschenopfer des Abraham bleibt anstößig, soviel man
sie auch hin und her wendet, so hilfreich die Erläuterungen sein mögen, mit denen uns die Bibelausleger
den  Zugang  erleichtern  wollen.  Ursprünglich  gab  die  Erzählung  wohl  eine  sog.  „kultätiologische“
Auskunft:   Auskunft  also  darüber,  wie  es  an  einem  heidnischen  Kultort,  wo  dem  Götzen  Moloch
Kinderopfer dargebracht wurden, zu einer Opferstätte für Jahwe (Jehova) gekommen ist. So verstanden
bezeugt unsere Geschichte dann gerade die Ablösung, die Aufhebung der Menschenopfer durch den
Jahwe-Glauben. Der Gott Israels verlangt gerade nicht (!), dass man ihm das Wertvollste zurückgibt, das
er den Menschen zugedacht hat: Das eigene, späte Kind, auf dem noch dazu der Segen der Verheißung
ruht. Die „Moral von der Geschicht“ wäre dann: Man opfert IHM in rechter Weise, wenn man ihm den
schuldigen, den unbedingten Gehorsam nicht verweigert. Deshalb gilt Abraham (Ibrahim) im  Islam als
der erste Muslim, weil er als erster zur totalen „Unterwerfung“ (Islam) unter Allahs Willen fähig war.

II. Aber  fordert  Gott  hier  nicht  geradezu  –  im  schlimmsten  Sinne  des  Wortes  –  einen  „Kadaver-
Gehorsam“? Unsere Geschichte erzählt von einer Gehorsamsprüfung, in der es um den Tod, um den
Kadaver  des  eigenen Sohnes geht.  Schwerer  kann  der  geforderte  Glaubensgehorsam nicht  gemacht
werden!  Was  haben  wir  davon,  dass  sich  Abraham  als  ein  „Held  des  Gehorsams“  Gott  gegenüber
erweist, wenn wir ahnen, dass wir selber in einer solchen Prüfung kläglich versagen würden? Wie von
selbst kommt uns Jesus in den Sinn, als dessen „Typos“ Abraham und Isaak zugleich gepredigt wurde: Er
hat  seinen Gehorsam gegen  Gottes  Willen nicht  nur  „unter  Tränen“ (Hebr  5,7)  und unter  blutigem
Schweiß erkämpft, sondern ihn auch mit seinem eigenen Leben bezahlt. Wie Isaak hat er das Opferholz
selber  hinaufgetragen  auf  den  Berg  der  Opferung  –  aber  ihm  ist  der  Todesstoß  nicht  (!)  erspart
geblieben! Der Gott, der auf die Probe stellt, hat er es wirklich nötig, den Eigenwillen des Menschen
niederzuwerfen, ihr Glücksverlangen zu brechen? Will er gerade die ihm – wie Abraham – Ergebenen mit
harter Hand dazu erziehen, an ihm auch dann noch festzuhalten, wenn sie nichts mehr „von ihm haben“
– außer der Vernichtung ihres Glücks und dem Zerbrechen ihrer Hoffnung?



2

III. Mir hilft nur die Umkehrung der Erzähl- und Leseperspektive!: Es spricht nämlich viel dafür, dass man
diese Geschichte von der gerade noch verhinderten Opferung des Isaak – in der Königszeit Israels, denn
da erhielt sie ihre endgültige Form – als Ermutigungsgeschichte erzählte. Wie soll ich das erklären?: 

Schwere  Prüfungen  waren  über  das  Volk  gekommen;  Prüfungen,  in  denen  man  an  einem
„Schönwettergott“ hätte irrewerden müssen. Ganz offensichtlich war es eben nicht so, dass Gott sich als
Garant individuellen, aber auch gemeinschaftlichen Wohlergehens in Anspruch nehmen ließ. Oder war
er überhaupt ein machtloser Gott, der das Glück seines Volkes nicht durchzusetzen und zu gewährleisten
verstand? Übertragen wir es in unsere aktuelle Situation: Was machen wir, wenn unsere Gebete nicht (!)
erhört  werden;  wenn  Gott  das  Unheil  nicht  aufhält?  Hätte  sich  dann  unser  Gottvertrauen  als
„Fehlinvestition“ erwiesen? Solche Fragen wurden schon damals gestellt, als unsere Erzählung die uns
vorliegende Gestalt bekam. Hat Gott versagt? Hat sein Volk vergeblich auf IHN vertraut?

Diese bittere Konsequenz wurde vermieden, wenn Gott selbst es war, der in all den Schicksalsschlägen
und Katastrophen, angesichts derer man an ihm irre werden konnte, sein Volk auf die Probe stellte und
es  zur  Bewährung  ihres  Glaubensgehorsams  herausforderte.  Uns  Heutigen  mag  das  wie  ein
theologischer Gewaltakt vorkommen, ausgeführt von religiösen Eiferern, die ihrem Gott alles zutrauen –
um ihm überhaupt noch vertrauen zu können. Es mag ein Notbehelf sein, aber es muss sich dahinter ein
Fortschritt in der Entwicklung des Gottesbildes verbergen, wenn wir an die Inspiration (die vom Geist
Gottes geleitete Abfassung) der biblischen Texte glauben. Man musste einen Weg finden, über das Bild
von  einem  „Schönwettergott“  hinauszukommen,  das  jede  Zumutung,  jede  Katastrophe,  jedes
„Menschenopfer“ zum Einwand gegen Gottes Bundestreue und Fürsorge für sein Volk werden ließ. Und
so hat man die „Quadratur des Kreises“ versucht und es mit Hilfe dieser archaischen Geschichte gewagt,
Gott auch noch mit dem Bedrohlichen und Zerstörerischen zusammen zu bringen. Warum? Damit der
„Bundesgott“ dadurch nicht von vorne herein widerlegt wurde.

Wir können es drehen und wenden, wie wir wollen. Letztlich landen wir doch wieder bei der Frage, was
Gott von uns verlangen darf. Es gibt in uns diesen Widerstand gegen einen Gott, der „etwas verlangt“,
der eben auch Opfer abverlangt. Man kann es sich mit Gott auch zu leicht machen und sich allzu schnell
mit einem „lieben“ Gott arrangieren: Mit einem Gott, der den Menschen etwas Trost und religiöses
Erleben, etwas Sinn und Halt spendiert, aber es längst aufgegeben hat, uns noch etwas abzuverlangen.
Ich weiß, dass es gefährlich ist, so zu reden, denn noch immer gibt es Gläubige, denen man umgekehrt
beigebracht hat, Angst vor einem Gott zu haben, dem notfalls alles zu opfern ist: Freude und Lust, das
Liebste und schließlich das eigene Leben. Ich glaube nicht, dass das die Botschaft Jesu war – und im
Lichte seiner Gottesverkündigung müssen wir auch die Geschichte von Abrahams Opfer lesen. Ja, „er hat
seinen eigenen Sohn nicht verschont, sondern ihn für uns alle dahingegeben“, wie Paulus im Römerbrief
(8,32) schreibt. Wir hörten es in der zweiten Lesung. Er ließ es zu – und das ist rätselhaft genug – dass
sein  eigener  Sohn  einen  qualvollen  Tod  starb.  Dies  aber,  so  müssen  wir  dem  Johannes-Evangelium
glauben, geschah aus Liebe. „So sehr hat Gott die Welt geliebt, dass er seinen einzigen Sohn hingab ...“
(3,16) Es ist und bleibt eine dunkle, fordernde, womöglich alles einfordernde Liebe, aber nur so konnte
er uns „mit IHM alles schenken“. 

Die Bibelwissenschaftler sagen uns, dass es Morija, wo sich diese Geschichte zugetragen haben soll, als
Land jedenfalls nie gegeben hat. Es konnte und kann also überall sein. O mein Gott!:  Also auch bei uns!?

J. Mohr, Stadtkirche Heidelberg (www.se-nord-hd.de)


	Predigt am 01.03.2015 (2. Fastensonntag Lj. B) – Gen 22,1-19; Röm 8,31-34

