Predigt am 01.03.2015 (2. Fastensonntag Lj. B) — Gen 22,1-19; Rom 8,31-34
Morija

I. ,Da nahm Isaak das Schwert aus seines Vaters Hand und er sagte: Nur dich kannst du opfern, mein
Vater, wenn du dem Willen Jehovas gehorchen willst. Denn siehe, ich will nicht sterben fiir deinen Gott.
Ich werde einmal fiir meinen Gott sterben. So lass mich denn gehen, auf dass ich ihn suche. Und Isaak
machte sich auf, ging allein den Weg zuriick. Abraham aber blieb an der Stétte des Altares und weinte.”
So heiflt es in dem wenig bekannten Roman ,,1 Moses 22 der ungarischen Autorin Magda Szabo (Insel-
Verlag, Frankfurt a.M. 1967) Wie viele Schriftsteller und Kiinstler haben sich an der biblischen Erzdhlung
von der Opferung Isaaks durch seinen Vater Abraham abgearbeitet, ihr widersprochen und dagegen
protestiert, sie zumindest umzudeuten und abzumildern versucht?! Ich denke auch an Rembrandt, von
dem es vier ganz unterschiedliche, ja gegensatzliche Darstellungen dieser einen Szene gibt.

Es ist tatsdchlich eine der anstoRigsten Geschichten der Bibel, diese Erzahlung von der in letzter Minute
verhinderten Opferung des Isaak durch den eigenen Vater. Auch wenn uns der Ausgang der Geschichte
sagt, dass Gott keine (!) Menschenopfer will; es bleibt doch der entsetzliche Anfang und das dunkle
Gottesbild, das ,,Abraham auf die Probe” stellt. In einer spéatjiidischen Uberlieferung heiRt es, dass Isaak
seiner Mutter nach der Heimkehr alles erzahlt habe, was sich auf dem Berg im Land Morija zugetragen
hat. Sara habe daraufhin sechs entsetzliche Schreie ausgestoflen und danach sei sie gestorben.
Abrahams Kind war auch das ihre, und es riss ihr das Herz aus dem Leib, dass ihr Mann um ein Haar den
gemeinsamen Sohn getotet und geopfert hat.

Die Erzahlung vom gerade noch verhinderten Menschenopfer des Abraham bleibt anstoRig, soviel man
sie auch hin und her wendet, so hilfreich die Erlauterungen sein mégen, mit denen uns die Bibelausleger
den Zugang erleichtern wollen. Urspriinglich gab die Erzahlung wohl eine sog. ,kultadtiologische”
Auskunft: Auskunft also dariber, wie es an einem heidnischen Kultort, wo dem Go6tzen Moloch
Kinderopfer dargebracht wurden, zu einer Opferstatte fir Jahwe (Jehova) gekommen ist. So verstanden
bezeugt unsere Geschichte dann gerade die Ablosung, die Aufhebung der Menschenopfer durch den
Jahwe-Glauben. Der Gott Israels verlangt gerade nicht (!), dass man ihm das Wertvollste zuriickgibt, das
er den Menschen zugedacht hat: Das eigene, spate Kind, auf dem noch dazu der Segen der VerheiBung
ruht. Die ,Moral von der Geschicht” ware dann: Man opfert IHM in rechter Weise, wenn man ihm den
schuldigen, den unbedingten Gehorsam nicht verweigert. Deshalb gilt Abraham (Ibrahim) im Islam als
der erste Muslim, weil er als erster zur totalen ,Unterwerfung” (Islam) unter Allahs Willen fahig war.

Il. Aber fordert Gott hier nicht geradezu — im schlimmsten Sinne des Wortes — einen ,Kadaver-
Gehorsam®? Unsere Geschichte erzahlt von einer Gehorsamspriifung, in der es um den Tod, um den
Kadaver des eigenen Sohnes geht. Schwerer kann der geforderte Glaubensgehorsam nicht gemacht
werden! Was haben wir davon, dass sich Abraham als ein ,Held des Gehorsams” Gott gegeniber
erweist, wenn wir ahnen, dass wir selber in einer solchen Priifung klaglich versagen wirden? Wie von
selbst kommt uns Jesus in den Sinn, als dessen ,Typos“ Abraham und Isaak zugleich gepredigt wurde: Er
hat seinen Gehorsam gegen Gottes Willen nicht nur , unter Trdnen” (Hebr 5,7) und unter blutigem
SchweiR erkdmpft, sondern ihn auch mit seinem eigenen Leben bezahlt. Wie Isaak hat er das Opferholz
selber hinaufgetragen auf den Berg der Opferung — aber ihm ist der TodesstoR nicht (!) erspart
geblieben! Der Gott, der auf die Probe stellt, hat er es wirklich notig, den Eigenwillen des Menschen
niederzuwerfen, ihr Gllicksverlangen zu brechen? Will er gerade die ihm —wie Abraham — Ergebenen mit
harter Hand dazu erziehen, an ihm auch dann noch festzuhalten, wenn sie nichts mehr ,von ihm haben”
—auller der Vernichtung ihres Gliicks und dem Zerbrechen ihrer Hoffnung?



lll. Mir hilft nur die Umkehrung der Erzahl- und Leseperspektive!: Es spricht namlich viel dafiir, dass man
diese Geschichte von der gerade noch verhinderten Opferung des Isaak — in der Konigszeit Israels, denn
da erhielt sie ihre endgiiltige Form — als Ermutigungsgeschichte erzidhlte. Wie soll ich das erkldren?:

Schwere Prifungen waren Uber das Volk gekommen; Prifungen, in denen man an einem
»Schonwettergott” hatte irrewerden missen. Ganz offensichtlich war es eben nicht so, dass Gott sich als
Garant individuellen, aber auch gemeinschaftlichen Wohlergehens in Anspruch nehmen lieR. Oder war
er Uberhaupt ein machtloser Gott, der das Gliick seines Volkes nicht durchzusetzen und zu gewahrleisten
verstand? Ubertragen wir es in unsere aktuelle Situation: Was machen wir, wenn unsere Gebete nicht (!)
erhort werden; wenn Gott das Unheil nicht aufhilt? Hatte sich dann unser Gottvertrauen als
,Fehlinvestition” erwiesen? Solche Fragen wurden schon damals gestellt, als unsere Erzdhlung die uns
vorliegende Gestalt bekam. Hat Gott versagt? Hat sein Volk vergeblich auf IHN vertraut?

Diese bittere Konsequenz wurde vermieden, wenn Gott selbst es war, der in all den Schicksalsschlagen
und Katastrophen, angesichts derer man an ihm irre werden konnte, sein Volk auf die Probe stellte und
es zur Bewahrung ihres Glaubensgehorsams herausforderte. Uns Heutigen mag das wie ein
theologischer Gewaltakt vorkommen, ausgefiihrt von religiosen Eiferern, die ihrem Gott alles zutrauen —
um ihm Uberhaupt noch vertrauen zu kénnen. Es mag ein Notbehelf sein, aber es muss sich dahinter ein
Fortschritt in der Entwicklung des Gottesbildes verbergen, wenn wir an die Inspiration (die vom Geist
Gottes geleitete Abfassung) der biblischen Texte glauben. Man musste einen Weg finden, Uber das Bild
von einem ,Schonwettergott” hinauszukommen, das jede Zumutung, jede Katastrophe, jedes
»Menschenopfer” zum Einwand gegen Gottes Bundestreue und Fiirsorge fir sein Volk werden lie. Und
so hat man die ,,Quadratur des Kreises” versucht und es mit Hilfe dieser archaischen Geschichte gewagt,
Gott auch noch mit dem Bedrohlichen und Zerstérerischen zusammen zu bringen. Warum? Damit der
»,Bundesgott” dadurch nicht von vorne herein widerlegt wurde.

Wir kénnen es drehen und wenden, wie wir wollen. Letztlich landen wir doch wieder bei der Frage, was
Gott von uns verlangen darf. Es gibt in uns diesen Widerstand gegen einen Gott, der ,etwas verlangt”,
der eben auch Opfer abverlangt. Man kann es sich mit Gott auch zu leicht machen und sich allzu schnell
mit einem ,lieben” Gott arrangieren: Mit einem Gott, der den Menschen etwas Trost und religioses
Erleben, etwas Sinn und Halt spendiert, aber es langst aufgegeben hat, uns noch etwas abzuverlangen.
Ich weil}, dass es gefahrlich ist, so zu reden, denn noch immer gibt es Glaubige, denen man umgekehrt
beigebracht hat, Angst vor einem Gott zu haben, dem notfalls alles zu opfern ist: Freude und Lust, das
Liebste und schlieRlich das eigene Leben. Ich glaube nicht, dass das die Botschaft Jesu war — und im
Lichte seiner Gottesverkiindigung missen wir auch die Geschichte von Abrahams Opfer lesen. Ja, , er hat
seinen eigenen Sohn nicht verschont, sondern ihn fiir uns alle dahingegeben”, wie Paulus im Romerbrief
(8,32) schreibt. Wir horten es in der zweiten Lesung. Er lieR es zu — und das ist ratselhaft genug — dass
sein eigener Sohn einen qualvollen Tod starb. Dies aber, so missen wir dem Johannes-Evangelium
glauben, geschah aus Liebe. ,,So sehr hat Gott die Welt geliebt, dass er seinen einzigen Sohn hingab ...”
(3,16) Es ist und bleibt eine dunkle, fordernde, womoglich alles einfordernde Liebe, aber nur so konnte
er uns ,,mit IHM alles schenken”.

Die Bibelwissenschaftler sagen uns, dass es Morija, wo sich diese Geschichte zugetragen haben soll, als
Land jedenfalls nie gegeben hat. Es konnte und kann also lberall sein. O mein Gott!: Also auch bei uns!?

J. Mohr, Stadtkirche Heidelberg (www.se-nord-hd.de)



	Predigt am 01.03.2015 (2. Fastensonntag Lj. B) – Gen 22,1-19; Röm 8,31-34

