
Predigt am 01.02.2015 (4.Sonntag Lj.B): Mk 1,21-28
Das Böse oder der Böse

I.  Von  drei  großen  „Kränkungen“  hat  Sigmund  Freud gesprochen:  drei  Enttäuschungen,
Demütigungen, die von den drei großen Entdeckungen der Neuzeit kommen und die sie dem
stolzen Selbstverständnis des seiner selbst gewissen Menschen zugefügt hätten: Zum einen
die mit dem Namen  G. Galilei verbundene Entdeckung,  dass unsere Erde eben nicht der
Mittelpunkt des Universums ist; zum anderen die immer noch hochaktuelle Erkenntnis Ch. R.
Darwins,  dass  der  Mensch  nicht  Krone  und  Abschluss  der  Schöpfung,  sondern  Teil  der
Evolution ist, und schließlich S. Freuds eigene Entdeckung mit Hilfe der von ihm begründeten
Psychoanalyse, „dass wir noch nicht einmal Herr im eigenen Hause sind“.
Und  damit  sind  wir  mitten  im  heutigen  Evangelium  und  bei  jenem  beklagenswerten
Menschen, von dem es heißt, „dass er von einem unreinen Geist besessen war“. Er war nicht
Herr im eigenen Haus, er war fremdbestimmt, würden wir heute sagen; er sagte und tat
Dinge, die man sich damals nur so erklären konnte, dass ein Dämon von ihm Besitz ergriffen
habe.
Was selbst seine erbittertsten Gegner nicht bestreiten konnten:  Jesus war ein Exorzist! Er
hatte  Macht  über  das  Böse,  das  von  einem  Menschen  Besitz  ergriffen  hatte,  und  er
vermochte es, ihn davon zu befreien. Die Streitfrage war nur – so lesen wir in Lk 11 – von
wem  (!)  er  diese  Macht  erhalten  habe.  Und  da  man  die  Tatsache  seiner
Dämonenaustreibungen nicht leugnen konnte, bezichtigte man ihn, mit „Beelzebul“, also mit
dem „Anführer der Dämonen“ selbst,  im Bunde zu sein. Jetzt ist für Jesus der Augenblick
gekommen, um seine Legitimation zu nennen, sein Incognito zu lüften: „Wenn ich mit dem
Finger Gottes die Dämonen austreibe, dann ist das Reich Gottes schon zu euch gekommen!“
(Lk 11,20) 
Jetzt  verstehen  wir  auch,  warum das  älteste,  nämlich das  Markus-Evangelium,  als  erstes
Wunder  (!)  die  Heilung  dieses  Besessenen  beschreibt.  Jesus  begann  ja  sein  öffentliches
Auftreten mit den vielversprechenden  Worten: „Die Zeit ist erfüllt, das Reich Gottes ist nahe.
Kehrt um und glaubt an das Evangelium!“ (Mk 1,15) So hörten wir am vergangenen Sonntag.
Und um zu zeigen, dass dies keine leeren Worte sind, dass vielmehr in seiner Person das
Reich Gottes zu den Menschen gekommen ist,  befreit er in der Synagoge von Kafarnaum
diesen  unglücklichen  Menschen  von  dem Dämon,  der  ihn  in  seiner  Gewalt  hatte.  „Was
haben wir mit dir zu tun, Jesus von Nazareth. Bist Du gekommen, um uns ins Verderben zu
stürzen.  Ich weiß, wer Du bist:  Der Heilige Gottes!“ Nicht zu fassen! :   Die Dämonen, die
Mächte des Bösen erkennen und bekennen, wer dieser Jesus in Wahrheit ist. Das Böse hat
sozusagen einen „Riecher“ für das Gute, das Heilige, das Göttliche und reagiert darauf mit
Abwehr und Geschrei.
Auch wenn wir  uns  heute schwer  damit  tun:  Wir  müssen uns  mit  diesem unheimlichen
Phänomen auseinandersetzen, denn es gehört im NT unausweichlich zum Verständnis der
Reich-Gottes-Botschaft Jesu. Wenn wir verstehen wollen, wie Jesus sich selber verstanden
hat,  kommen  wir  an  der  Frage  nach  seiner  Macht,  –  mit  dem  heutigen  Evangelium
gesprochen –  : seiner „Vollmacht“ nicht vorbei, und diese wiederum erwies  sich – nach Jesu
eigener Überzeugung – am deutlichsten in seinem exorzistischen Wirken.
II. Jesus hat mit dem Teufel und seinen Dämonen gerechnet, aber er hat niemals Menschen
verteufelt und dämonisiert, wie das später in der Christenheit, in Kirche und Gesellschaft auf
beschämende  Weise  oft  genug  der  Fall  war.  Es  waren  die  –  wie  auch  immer  –  davon
betroffenen Menschen, die sich an ihn wandten und um ihn Heilung baten, weil sie selbst der
Besessenheit  nicht  Herr  werden  konnten.  Gerade  weil  wir  heute  über  medizinische  und
psychotherapeutische Erkenntnisse verfügen, die Jesus und seine Zeit noch gar nicht haben



konnten, wäre es eine Verletzung der Würde solcher Menschen, würden wir ihre Epilepsie,
ihre Schüttellähmung, ihren Verfolgungswahn oder was auch  immer sie „hin- und her zerrt“,
dämonisieren, also mit dem Teufel in Verbindung bringen. Gott sei Dank können Ärzte und
Therapeuten in vielen Fällen den Zustand solcher Patienten bessern, manchmal sogar heilen.
Gott sei Dank werden Kranke nach oft langwierigen Therapien wieder Herr über sich selbst,
Herr über ihre vorher übermächtigen Ängste, Triebe und Wahnphantasien.
Trotz alledem: Es bleibt ein unerklärlicher Rest, es bleibt die Frage, woher und warum ein
Mensch  derart  deformiert  ist,  dass  das  Destruktive  dermaßen  von  ihm  Besitz  ergreifen
konnte.  – Wir sprechen freilich jetzt von Menschen, deren Störung sich gewalttätig, bösartig,
gefährlich für  ihre Umgebung auswirkt,  die wie „besessen“ auf  Zerstörung aus sind.  Hier
bietet dann doch der Hinweis auf die Macht der Gene, auf eine schief gelaufene Erziehung
oder auf welche natürlichen Ursachen auch immer eine höchst oberflächliche Erklärung.
Es  ist  und  bleibt  die  uralte  Frage  nach  dem  Ursprung  des  Bösen,  bzw.  nach  seinem
Verursacher.  Aufbewahrt im „Safe des Geistes“, in der Sprache,  ist jedenfalls nach wie vor
„der Teufel los“. Da hat einer „den Teufel im Leib“ oder „malt ihn an die Wand“; ein anderer
„packt den Teufel an den Hörnern“, den dritten „soll der Teufel holen“ oder er soll sich „zu
ihm scheren“; er kommt in „Teufels Küche“, da hat „der Teufel die Hand im Spiel“, und „in der
Not, da frisst der Teufel Fliegen“. „Gott ist widerlegt“ schrieb Friedrich Nietzsche, „der Teufel
nicht!“
Dass wir uns recht verstehen: Es geht mir gar nicht um die Frage, ob es den Teufel gibt, den
Satan oder wie auch immer auch  man das personifizierte Böse genannt hat, – oder ob das
nicht doch eine „Erfindung“ zur Entlastung Gottes ist, in das Reich der Projektionen gehört,
längst also der „Abschied vom Teufel“ überfällig ist (Herbert Haag). Christen glauben an Gott
und nicht an den Teufel! Ob  der Böse oder  das Böse, das ist m.E. zweitrangig! Aber dass
Menschen  „nicht  mehr  Herr  im eigenen  Hause“ sind,  wie  S.  Freud  sagte,  dass  vielmehr
rätselhafte, destruktive Kräfte Denken und Handeln eines Menschen  ihn so sehr in Beschlag
nehmen können, dass man auch heute noch sagen kann: „Was ist denn in den gefahren?“ –
das sollte uns nachdenklich machen und uns das Geschehen im heutigen Evangelium – bei
aller Zeitbedingtheit seiner Vorstellungswelt – sehr ernst nehmen lassen. 
Die Grundaussage lautet: Wo Jesus auftritt, da hat das Böse oder der Böse keine Chance!
Wer zu Jesus gehört und sich an ihn hält, der steht im Machtbereich Gottes und ist der Macht
des Bösen nicht länger hilflos ausgeliefert. Das ist Frohbotschaft, nicht Drohbotschaft! Es gibt
gottlob auch heute noch in der Kirche diese heilende, – wenn Sie so wollen – exorzistische
Erfahrung,  dass  ein  Mensch,  der  besetzt,  also  wie  besessen  ist  von  rätselhaften
Abhängigkeiten und Zwängen, bedrängt  von bösen Gedanken und Begierden, wieder zu sich
selber findet, weil er zu Jesus Christus und seiner Gemeinde gefunden hat. Das „Gebet um
Befreiung“  –  ein  weniger missverständliches  Wort  für  Exorzismus –  muss deshalb seinen
festen Platz im öffentlichen und privaten Gebetsleben der Christen behalten – so wie ich aus
gutem Grund in der Hl. Messe den sog. Embolismus (Einschub) nach dem Vaterunser höchst
selten – und dann immer mit schlechtem Gewissen – verschweige: 
„Erlöse uns Herr,  allmächtiger Vater,  von allem Bösen und gib Frieden in unseren Tagen.
Komm uns zu Hilfe mit deinem Erbarmen und bewahre uns vor Verwirrung und Sünde, damit
wir voll Zuversicht das Kommen unseres Erlösers Jesus Christus erwarten.“

J. Mohr, St. Vitus und St. Raphael Heidelberg
www.se-nord-hd.de

2


	J. Mohr, St. Vitus und St. Raphael Heidelberg

