
1

Predigt am 14.12.2014 (3. Advent Lj. B): Jes 61,1-2a. 10-11
Der revolutionäre Advent

I. In  seinem  Buch  „Der  Wasserträger  Gottes“  erzählt  der  jüdische  Schriftsteller  Manes
Sperber,  wie sehr die armen Bewohner seines galizischen Heimatstädtchens das Kommen
des Messias herbeigesehnt hätten. Der Großvater sei oft vom kargen Essen aufgesprungen
und auf einen nahen Hügel gerannt, um nach dem Messias Ausschau zu halten. Und die
Kinder hätten geübt, so lange wie möglich auf den Händen zu stehen und auf den Händen zu
gehen. Man hatte sie nämlich gelehrt, dass der Messias, wenn er kommt, die Welt auf den
Kopf  stellt.  Den  Ungeübten  würde  das,  so  glaubte  man,  viele  Schwierigkeiten  bereiten.
„Messianische Gymnastik“ nannten die Kinder dieses Spiel.
Ist das für uns Christen nur „Schnee von gestern“? Wir (!) warten doch nicht mehr auf den
Messias oder etwa doch? Tun wir in der Adventszeit nur so als ob, – als ob wir  noch auf den
Messias warteten, wo doch Christus – und das ist ja nur das griechische Wort dafür – nach
christlicher  Überzeugung  bereits  gekommen  ist?  Wir  feiern  doch  an  Weihnachten  den
Geburtstag  dessen,  der  bereits  in  diese  Welt  gekommen  und  unserem  Glauben  nach
haargenau der ist, den das Volk Israel als den Heilbringer, den Erlöser, den Gesalbten des
Herrn, eben den „maschiach“, den Messias Gottes erwartet hat.
Nein, so einfach ist es eben nicht! Auch wir Christen warten noch! Es muss doch einen Grund
haben, dass wir in der Heiligen Nacht, näherhin in der Christmette, alljährlich die Lesung aus
dem Titus-Brief  hören,  wo es  heißt,  dass  wir  „auf  die  selige  Erfüllung  unserer  Hoffnung
warten:  auf  das  Erscheinen  der  Herrlichkeit  unseres  großen  Gottes  und  Retters  Christus
(Messias)  Jesus.“  (2,  13)  Unser  Warten,  unsere  Hoffnung  hat  nur  nicht  die  gleiche
Stoßrichtung wie der jüdische Glaube! Für  uns geht es um seinen  Advent  am Ende der
Zeiten, um seine Wiederkunft in Herrlichkeit: „Deinen Tod, o Herr, verkünden wir uns deine
Auferstehung preisen wir – bis du kommst in Herrlichkeit.“  Mit der Judenheit verbindet die
Christenheit das Warten auf den, der alles auf den Kopf stellen wird, der den am Boden
Zerstörten auf die Beine helfen, den Armen zu ihrem Recht verhelfen, im Auftrag Gottes „die
Mächtigen vom Thron und die Niedrigen erhöhen“ wird, wie Maria geradezu revolutionär,
umstürzlerisch in ihrem „Magnifikat“ (Lk 1, 46-54) sagen kann. 
Diese  große  Verheißung  dürfen  wir  nicht  verkleinern,  indem  wir  das  Evangelium  den
herrschenden Verhältnissen in der Welt anpassen, ja es zur bürgerlichen Beruhigung und zur
Beschwichtigung ungerechter Strukturen ummünzen. Leider ist das lange genug geschehen
nicht nur, aber in großem Stil,  in Lateinamerika,  wo die Kirche viel  zu lange gemeinsame
Sache machte mit den Mächtigen, den sog. Oligarchien. Die „Theologie der Befreiung“ hat
das richtig erkannt und die Sprengkraft der Botschaft Jesu in ihrer „Option für die Armen“
neu zum Vorschein gebracht. Sie stützte sich nicht zuletzt auf Jesu „Antrittspredigt“ in der
Synagoge von Nazareth, in der er kühn die Worte der Lesung aus Jesaja für sich selbst in
Anspruch genommen hat: „Der Geist des Herrn ruht auf mir. Er hat mich gesandt, damit ich
den Armen eine frohe Botschaft bringe und alle heile, deren Herz gebrochen ist; damit ich
den  Gefangenen  die  Entlassung  verkünde,  den  Gefesselten  die  Befreiung  ...“  Christen,
Christen-Gemeinden, die das außer Acht lassen, können nicht guten Gewissens Advent und
Weihnachten  feiern.  Dann  würde  auch  für  uns  noch  immer  gelten,  was  im  heutigen
Evangelium steht, wenn Johannes, der Täufer über Jesus sagt: „Mitten unter euch steht der,
den ihr nicht kennt ...“ (Joh 1, 26)
II. Bekanntlich wird Papst Franziskus nicht müde, wahrlich prophetisch eine arme Kirche für
die Armen zu fordern. Als erster Papst hat er neulich (27. bis 20. Oktober) die Sprecher von



2

Basisbewegungen aus aller Welt nach Rom eingeladen: Frauen und Männer, landlose Bauern,
Sprecher von Migranten und Elendsvierteln waren ebenso vertreten wie der Verband der
Obdachlosen  und  Armen  aus  Sambia,  der  lateinamerikanische  Kleinbauern-Verband  „Via
campesina“,  ein  kurdischer  Jugendverband  aus  Syrien  und  der  Bund  koreanischer
Bäuerinnen. Die Leitfragen des Treffens mit dem Papst sind von bleibender Bedeutung: Wo
liegen  die  Ursachen  für  die  wachsende  soziale  Ungleichheit?  Was  ist  zu  tun  gegen  die
Ausgrenzung angeblich überflüssiger Menschen? Warum all diese Kriege und Vertreibungen?
Warum Hunger, Armut und Arbeitslosigkeit?
Nachdem er lange zugehört hatte, hielt Papst Franziskus eine „unerhörte“ Rede. Unerhört,
weil der Papst sich damit einmal mehr unzweideutig auf die Seite der Armen stellt und das
kapitalistische System anprangert. Unerhört im Sinne von ungehört war diese Rede vor den
Basisbewegungen aber auch deshalb, weil sie so gut wie nicht von den Medien verbreitet
wurde. Darum will ich einige Auszüge aus dieser Rede zu Gehör bringen. Papst Franziskus
sagte:
III. „Dieses Treffen ist ein wichtiges Zeichen: Ihr kommt, um vor Gott, vor der Kirche … eine
Realität auszusprechen, die allzu oft untergebügelt wird:  Die Armen erleiden das Unrecht
nicht  bloß,  sie  bekämpfen  es  auch!  Ihr  gebt  euch  nicht  zufrieden  mit  illusorischen
Versprechungen  oder  Vertröstungen.  Ihr  wartet  auch  nicht  brav  darauf,  dass
Nichtregierungsorganisationen  mit  Sozialplänen  oder  Hilfsmaßnahmen  auftreten,  die  nie
ankommen. Oder falls sie ankommen, oft bloß dazu dienen, euch einzuschläfern und ruhig zu
stellen. Ihr setzt darauf, dass die Armen nicht länger abwarten, sondern ihre Sache selbst in
die  Hand  nehmen:  sich  organisieren,  die  eigenen  Rechte  einfordern  und  vor  allem  eine
besondere  Art  von  ‚Solidarität‘  praktizieren  –  ein  mittlerweile   fast  unbequemes,
unanständiges Wort. Denn es ist ein Wort, das viel mehr meint als sporadisch großherzige
Gesten. Solidarität bedeutet, dass man gemeinschaftlich denkt und handelt; dass das Leben
aller wichtiger ist als die Güteranhäufung einiger weniger. Solidarität bedeutet ferner,  die
strukturellen Ursachen von Armut und Ungleichheit zu bekämpfen, etwa wenn Arbeitsplätze
fehlen,  Land  oder  anständiger  Wohnraum  nicht  zur  Verfügung  steht,  wenn  Sozial-  und
Arbeitsrechte vorenthalten werden.  Solidarität  meint  Aufstehen gegen die zerstörerischen
Auswirkungen  des  Imperiums  des  Geldes:  Zwangsumsiedlungen,  leidvolle  Migration,
Menschenhandel, Drogen, Krieg, Gewalt und all jene schrecklichen Realitäten, unter denen
viele von euch leiden und die zu ändern wir alle aufgerufen sind. 
Solidarität in ihrer tiefsten Bedeutung meint eine bestimmte Art,  Geschichte zu gestalten.
Und das ist es, was eure Basisbewegungen wollen. Unser Treffen hat nichts mit Ideologie zu
tun. Ihr arbeitet ja nicht an der Theorie. Ihr steht fest mit euren Füßen auf der Erde. Ihr riecht
nach Armenviertel, nach kleinen Leuten, nach Einsatz! Wir wollen, dass eure Stimme gehört
wird  …  Man  kann  den  Skandal  der  Armut  nicht  bekämpfen,  indem  man  Strategien
entwickelt, die nur beruhigen und die Armen zu stillen Kreaturen machen sollen. Wie traurig
ist es anzusehen, wenn mit vorgeblich selbstlosen Taten Menschen zur Passivität verleitet
werden.  Oder  schlimmer,  wenn  sich  hinter  solch  angeblich  guten  Taten  Geschäfts-  und
Privatinteressen verbergen. Menschen, die so etwas tun, würde Jesus Heuchler nennen. Wie
schön ist es dagegen, wenn wir sehen, wie sich ganze Völker, vor allem ihre Ärmsten und
Jugendlichen,  sich  in  Bewegung setzen.  Ja,  da  spürt  man den  Wind der  Verheißung,  die
Hoffnung auf eine bessere Welt. Dieser Wind soll zu einem Sturm der Hoffnung werden. Das
wünsche ich!“
Schon mehrmals hat Papst Franziskus den legendären brasilianischen Erzbischof Dom Helder
Camara zitiert: „Wenn ich den Armen zu Essen gebe, nennt man mich einen Heiligen. Wenn



3

ich frage, warum sie arm sind, nennt man mich einen Kommunisten.“  Diesem Vorwurf sieht
sich der Papst auch mit seiner Rede vor den Basisbewegungen ausgesetzt, wenn er deren
drei  Forderungen aufgreift:  „tierra –  techo – trabajo“ – Der gesicherte Besitz  von einem
ausreichenden Stück Land, ein solides Dach über dem Kopf und Arbeit für alle.“ Denn er fügt
hinzu: „Es ist befremdlich: Wenn ich hiervon spreche, heißt das für einige, dass dieser Papst
ein Kommunist ist. Nein: Diese Rechte einzuklagen, ist keine Regelwidrigkeit, sondern gehört
eindeutig zur Soziallehre der katholischen Kirche.“
Nachdem er  dies  ausführlich  ausgeführt  und  analysiert  hatte  –  und dabei  auch  auf  das
Schicksal  Jesu  und seiner  Familie  zu  sprechen kam:  auf  ihre  Obdachlosigkeit,  auf  Christi
Geburt im armen Stall von Betlehem,, auf die Flucht nach Ägypten und die Verfolgung durch
König Herodes –  schreckte er auf mit folgenden Worten:
„Wir  stecken  mitten  im  Dritten  Weltkrieg,  allerdings  in  einem  Krieg  auf  Raten.  Es  gibt
Wirtschaftssysteme,  die,  um  überleben  zu  können  meinen,  Krieg  führen  müssen.  Also
produzieren und verkaufen sie Waffen …. Einige von euch sagten: Dieses System ist  nicht
mehr zu ertragen. Wir müssen es ändern … Ja, das müssen wir tun – mit Mut und Intelligenz,
hartnäckig,  aber  ohne  Fanatismus,  leidenschaftlich,  aber  ohne  Gewalt!  Und  vor  allem
gemeinsam! Die Konflikte im Blick, ohne uns in ihnen zu verfangen, immer darauf bedacht,
die Konflikte zu lösen und nicht zu verschärfen – um eine höhere Stufe von Einheit, Frieden
und  Gerechtigkeit  zu  erreichen.  Wir  Christen  haben  eine  Handlungsanleitung,  ein
revolutionäres Programm. Ich rate allen, es dringend zu lesen. Lest die Seligpreisungen der
Bergpredigt  und lest  das  Kapitel  25 bei  Matthäus,  wo es  heißt:  ‚Was ihr  den Geringsten
meiner Brüder getan und nicht getan habt, das habt ihr mir getan bzw. nicht getan.‘ Damit
habt ihr ein Aktionsprogramm! Arbeitet weiter an dieser großen Perspektive, damit unsere
Träume hoch fliegen und das Ganz umfassen. Von Herzen begleite ich euch auf diesem Weg!“
Im Advent warten wir auf den, der alles auf den Kopf stellt und der uns den Kopf zurecht
rückt,  wenn  wir  ihn  in  den Sand  stecken  wollen.  „Adveniat  regnum  tuum  –  Dein  Reich
komme“  Von  dieser  Vaterunser-Bitte  hat  die  ADVENIAT-Aktion  der  deutschen  Katholiken
ihren  Namen.  Es  geht  eben  nicht  nur  um  ein  informiertes  Beten  und  um  unsere
Weihnachtsspende für die Kirche Lateinamerikas. Es geht mehr denn je um die adventliche
Entdeckung der sozialen Sprengkraft des Evangeliums, damit wir als Kirche glaubwürdig „den
Armen die frohe Botschaft“ bringen können.

Josef Mohr, St. Vitus und St. Raphael Heidelberg
www.se-nord-hd.de


	Predigt am 14.12.2014 (3. Advent Lj. B): Jes 61,1-2a. 10-11

