
1

Predigt am 7.12.2014 (2. Advent Lj.B):  – Jes 40,1-5; Mk 1,1-8
Noch ganz bei Trost?

I. In seinem  Oratorium „Der Messias“ hat  G.F. Händel eine herrliche, wahrhaft zu Herzen gehende
Tenor-Arie an den Anfang gestellt: „Comfort ye, comfort ye, my people, says your god ... – Tröste dich,
tröste dich, mein Volk, spricht euer Gott.“ Es sind die Anfangsworte der heutigen Lesung aus Jesaja, mit
denen der „Messias“ beginnt. Die wundersame Musik und die tröstlichen Worte erreichen den Hörer in
jener Tiefenschicht seines Wesens, wo er noch ansprechbar ist auf ihn, wo jeder ihn braucht – den
Trost, den Gott allein zu geben vermag: „Tröstet, tröstet mein Volk, spricht euer Gott ...!“ – Wie sehr
freue ich mich auf den 28. Dezember, wenn in der Heidelberger Jesuitenkirche der „Messias“ von der
Cappella Palatina (Markus Uhl) in der deutschen „Mozartfassung“ zu hören, zu erleben ist. „Tröstet,
tröstet Zion“ heißt es dann und dort. 
Diese  Worte  wurden  Händel  selber  zum  Trost,  wie  wir  wissen.  Aus  schwerer  Krankheit  und
Verzweiflung heraus macht er sich daran, den „Messias“ zu komponieren. Die ersten Worte  „Tröste
dich“ waren  für  ihn  wie  ein  Zauber.  Stefan  Zweig beschreibt  es  in  seinen  „Sternstunden  der
Menschheit“ so: „Antwort war es (für ihn), göttlich gegeben, Engelsruf aus verhangenen Himmeln in
sein verzagtes Herz ...“ Drei Wochen – wie in einem Rausch – drei Wochen nur arbeitet Händel an
diesem großen und großartigen Werk, das ihn selbst verwandelt hat. Aus tiefer Depression steht er wie
neugeboren auf. Und er hat der Welt ein Meisterwerk hinterlassen, das immer wieder neu Gottes Trost
in unsere Ohren und Herzen dringen lässt.
Kenner und Kritiker der religiösen Sprache beklagen ja, dass viele ihrer/unserer Begriffe verbraucht und
abgenutzt  seien,  so dass  sie  den heutigen Menschen gar  nicht  mehr  erreichen,  gleichsam an ihm
abprallen. Mit dem Begriff „Trost“ sei es jedoch anders. Dieses Wort sei ganz und gar nicht verbraucht;
es klinge auch in den Ohren des heutigen Menschen immer noch ursprünglich und unverbraucht.
Mag sein: Nur gegen billigen Trost sind wir allergisch geworden. Wir sagen ja auch „Vertröstung“ dazu,
wenn man uns z.B. vormachen will, alles sei nur halb so schlimm – oder wenn uns in Aussicht gestellt
wird, dass wir irgendwann (!) einmal getröstet werden: „Vertröstung auf den St. Nimmerleinstag!“ das
ist jedenfalls nicht der Trost, von dem hier die Rede ist.
„Wo  bleibst  du,  Trost  der  ganzen  Welt,  darauf  sie  all  ihr  Hoffnung  stellt?“  So  hat  Friedrich  Spee
gedichtet in seinem Adventslied „O Heiland reiß die Himmel auf“.  Diese Not  einer trostlosen Welt
müssen wir spüren – entweder am eigenen Leib, weil wir krank oder niedergeschlagen sind oder in
Trauer um einen lieben Menschen – oder aber weil wir leiden am Leiden anderer, weil wir untröstlich
sind über das, was sich tagtäglich abspielt an Schrecklichem und Absurdem in unserer Welt und was
uns von den Medien brühwarm und frei  Haus serviert  wird.  Wir  neigen womöglich gerade in  der
Vorweihnachtszeit  dazu,  uns  dies  alles  vom  Hals  halten  zu  wollen,  gerade  oder  obwohl  wir  in
unzähligen Spendenbitten mit unübersehbarer Not „geködert“ werden. Und doch geht es gerade im
recht verstandenen Advent darum, Gott und seinen Trost dorthin zu lassen, wo wir am Ende sind, wo
wir tatsächlich nicht mehr ein noch aus wissen: „Wüste“ wurde dies genannt in Lesung und Evangelium,
die wir hörten: „Eine Stimme ruft in der Wüste ...“, in der Trostlosigkeit, dort, wo nichts mehr wächst
und alles vertrocknet ist.
Ein Missionar beobachtete das seltsame Gebaren eines Beduinen. Dieser legte sich immer wieder  der
Länge nach auf den Boden und drückte sein Ohr in den Wüstensand. Verwundert fragte er ihn, was er
damit beabsichtige. Der Beduine richtete sich auf und sagte: “Freund, ich höre, wie die Wüste weint. Sie
möchte so gerne ein Garten sein.“ 
Verstehen Sie, liebe Gemeinde?! : Ich und Du – wir selber sind die Wüste, die darunter leidet, dass sie
kein blühender Garten ist. Friedrich Hebbel hat es so formuliert: „Der ich bin, grüßt traurig den, der ich
könnte sein.“ Diese Trauer,  diese Tränen müssen wir kennen,  wenn uns die biblische Botschaft des
Zweiten Advents erreichen, wenn sie uns trösten soll, wie allein Gott zu trösten vermag.
II. Da  müssen  wir  freilich  zunächst  Abstand  bekommen  zu  der  trostlosen  Hektik,  zu  dieser
besinnungslosen Geschäftigkeit der Vorweihnachtszeit – wo man uns einreden will, wir könnten uns



2

hinwegtrösten  mit  Weihnachtsmarkt  und  Weihnachtsfeiern:  Prost  statt  Trost!  –  hinwegtrösten,
hinwegmogeln  über  unsere  innere  Leere,  über  die  Wüste  unserer  Seelenlandschaft,  über  die
Melancholie unseres angefochtenen Glaubens. Der Advent will ausgehalten sein: Dieses schmerzhafte
Defizit an Gottesnähe, von dem wir bereits am vergangenen Ersten Advent-Sonntag sprachen. In allen
Bereichen unseres Lebens und unserer Welt ist er mit Händen zu greifen: Dieser „Fehl Gottes“, wie
Friedrich Hölderlin es genannt hat. Auf einer Spruchkarte war zu lesen: 
Ohne Gott sind die Sitten zügellos, die Lügen grenzenlos, die Verbrechen maßlos, die Völker friedlos, die
Mode schamlos, die Bücher geistlos, die Konferenzen endlos, die Aussichten hoffnungslos, die Kirchen
kraftlos, die Politik verantwortungslos, die Umgangsformen taktlos, die Unterhaltung geschmacklos,
die  Wünsche  hemmungslos,  die  Verhältnisse  trostlos,  die  Jungen  orientierungslos,  die  Alten
charakterlos, die Starken herzlos, die Schwachen brotlos, – das Leben sinnlos.“ 
„Wo bleibst  du,  Trost  der  ganzen  Welt?“  –  Ohne Umkehr  und Buße,  ohne  die  erlittene Erfahrung
unserer   womöglich  selbstverschuldeten,  aber  auch  unvermeidlichen,  geradezu  kreatürlichen
Trostlosigkeit, ohne dieses Eingeständnis unserer falschen Wege erreicht uns die Propheten-Stimme gar
nicht,  die da ruft: „Bereitet dem Herrn einen Weg durch die Wüste; baut in der Steppe eine ebene
Straße für unseren Gott!“ – Das Evangelium identifiziert ja diese Stimme in der Wüste mit Johannes,
dem Täufer. Ganz herb und unsentimental ist seine Gestalt und erst recht seine Botschaft: Kehrt um
von Euren falschen Wegen!
Der Täufer wurde uns heute vermutlich die Frage stellen, ob wir „noch ganz bei Trost“ sind“ – so, wie
wir leben, wie wir  uns vormachen, dass es immer so weiter  geht;  wie wir  Weihnachten alle  Jahre
wieder in bürgerlicher Behaglichkeit verbringen, während vielerorts die Menschenrechte und damit das
Gottesrecht mit Füßen getreten wird. Erst wenn wir bemerkt haben, dass es meist nur Trost-Pflaster
sind,  die  wir  verteilen  und  empfangen;  erst  wenn  uns  aufgeht,  welch  perfekte  und  perfide
Verdrängungs-  und Beschwichtigungsstrategie   uns jedes Jahr  neu in ihren Fängen hält;  erst  dann,
vermutlich, werden wir offen für den Trost, mit dem Gott tröstet – und für die Sehnsucht nach seinem
end-gültigen Advent am Ende der Zeiten.
„Die Wüste weint,  denn sie  möchte  so  gerne  ein  Garten sein.“  Unsere Adventslieder  sind voll  von
Bildern der Sehnsucht und der Trauer über den heillosen Zustand unserer Welt und unseres Lebens. Ein
weithin  unbekanntes  Adventslied,  dessen  Text  von  Friedrich  Bodelschwingh  stammt,  lautet:  „Aus
tausend Traurigkeiten geh’n wir zur Krippe hin. Das Kind der Ewigkeiten uns alle trösten will.“ Lassen wir
uns doch von den 1000 Kleinigkeiten, die bis Weihnachten noch zu erledigen sind, nicht ablenken von
den „tausend Traurigkeiten“, die unser Leben, unseren Glauben, unsere Kirche lähmen und sich wie ein
Grauschleier über unsere Anstrengungen legen, das kommende Fest vorzubereiten. Wir müssen uns
durchringen zur inneren Vorbereitung und dorthin schauen, wo die „tausend Traurigkeiten“ herrühren:
Wo die Wüste sich ausbreitet in unseren zwischenmenschlichen Beziehungen, wo die vielbeschworene
„Versteppung  des  Glaubens“  auch  vor  unseren  christlichen  Familien  nicht  Halt  macht;   wo  wir
verbogene  Maßstäbe  zurechtrücken,  das  „Krumme  gerade“  machen,  mitten  in  einem  Klima  der
Verrohung und Verdummung einen Weg bahnen sollen für das Kommen des Herrn.
Kurzum, liebe Gemeinde: Sie sind gar nicht so weit auseinander – der Trost Gottes und der aufrüttelnde
Ruf zu Umkehr und Buße. Wer z.B. nach langer Zeit wieder einmal ein gutes Beichtgespräch geführt
und den Trost des Bußsakramentes erfahren hat, der wird sie neu verstehen, die herrlichen Worte, die
G. F. Händel an den Anfang seines „Messias“ gestellt hat:  „Tröste dich, tröste dich, mein Volk, spricht
euer Gott.“ Und dann heißt es weiter: „Redet Jerusalem zu Herzen und verkündet, dass ihr Frondienst
beendet und ihre Schuld beglichen ist.“  Lassen wir uns heute von Gott zu Herzen reden, lassen wir uns
sagen, dass ohne Buße und Umkehr, ohne Stille und Einkehr kein wahrhaft christliches Weihnachtsfest
zu haben ist.

J. Mohr, St. Vitus und St. Raphael Heidelberg
www.se-nord-hd.de


	Predigt am 7.12.2014 (2. Advent Lj.B): – Jes 40,1-5; Mk 1,1-8

