Predigt 30.11.2014 (1. Advent Lj. B) — Jes 63, 16b-17.19b; 64,3-4
O Heiland reil

I. ,,O Heiland reifs die Himmel auf” — Heute, liebe Gemeinde, erfahren wir den biblischen
Ursprung dieses alten Adventsliedes: ,Reif8 doch den Himmel auf und komm herab”, hiel} es
vorhin in der Lesung aus dem Buch Jesaja. Dieser drangende Bittruf ist eingebettet in ein
gewaltiges Klagelied, in dem sich die Not des aus dem Exil heimgekehrten Gottesvolkes
wiederspiegelt.

Die Verheifungen des grolRen Exilpropheten, der im zweiten Teil des Jesaja-Buches — deshalb
Deutero-Jesaja genannt — zu Wort kommt, hatten sich nicht so erfiillt, wie er sie angekiindigt
hatte. Dem VerheiBungsiiberschuss stand ein Erfiillungsdefizit gegeniiber. Zwar hatte das
schmachvolle Exil in Babel ein Ende gefunden, und die Verbannten konnten in das Land ihrer
Vater zurlickkehren. Aber diese Riickkehr war alles andere als der prophezeite Triumphzug. Im
Lande herrschten Armut und bittere Not. Es war eine dirftige Zeit. Von der angesagten Heilszeit
war keine Spur zu erkennen. Nirgends trat Gott in Erscheinung. Nirgends wurde seine
machtvolle Ndhe erfahren. Auf die bange Frage an Gott, warum das so ist, konnte es nur eine
Antwort geben: ,Denn du hast dein Angesicht vor uns verborgen und uns der Gewalt unserer
Schuld iiberlassen.”

Dieses Wort riihrt mich und erschittert mich zugleich. Ich merke, was der Advent vor allem ist
und was wir von den Juden lernen kdénnen: Das Ernstnehmen der verborgenen, der dunklen
Seite der Gotteserfahrung. Wenn Gott sein Antlitz verbirgt — aus Zorn oder aus Trauer Uber
unsere Hartherzigkeit — dann ist das, wie wenn die Sonne aufhort zu scheinen, und alles Leben
auf der Erde erfriert. , Gottesfinsternis“ hat darum Martin Buber diese Gotteserfahrung
genannt. Auch Jesus kannte sie, wenn er am Kreuz ausrief: , Mein Gott, mein Gott, warum hast
du mich verlassen?“

,Hastores ponim”“ — so nannten die jiddisch sprechenden Juden Osteuropas Not und
Verfolgung, die entsetzlichen Pogrome, die sie immer wieder heimsuchten. Wenn Gott sein
Gesicht verbirgt, dann ist der Mensch tatsachlich ,,der Gewalt seiner Schuld iiberlassen”, dann
sind wir ,,verwelkt wie Laub und unsere Schuld trigt uns fort wie der Wind”. ,, Hastores ponim —
das heifst: Jetzt ist die Zeit, da Gott Sein Gesicht verbirgt. Gott hat Sein Gesicht vor der Welt
verhiillt und so die Menschen ihren eigenen wilden Trieben und Instinkten ausgeliefert.” (vgl. Zvi
Kollitz: Jossel Rakover spricht zu Gott)

Wenn die Kirche diesen Text am Ersten Advent lesen lasst, dann wird uns bewusst, dass der
christliche Advent urspriinglich als BuBzeit gemeint war — parallel zur vordsterlichen Fastenzeit.
,Wir sagen euch an den lieben Advent”, — das ist spater! Das ist der liebliche, der liebe Advent
der Kinder. Der Advent ist urspriinglich gar nicht lieb, weil er uns mit dem Un-Liebsamen
unseres Lebens und unseres Glaubens konfrontiert. Dieser ganze pseudo-religiose, pseudo-
christliche Betrieb jetzt wieder in Stadt und Land, — in den ja sogar und so leicht unsere
Christengemeinden verfallen — er stellt eine hochst fragwirdige Behaglichkeit her, die von
Weihnachten her glaubt, Gott handlich und ,,zuhanden” zu haben. In Wahrheit leiden wir alle
mehr oder weniger an der Verborgenheit Gottes, die ja durch seine Menschwerdung nicht
aufgehoben worden ist. Im Gegenteil: Weil wir um seine Nahe wissen, vermissen wir diese
umso mehr, wenn sie fehlt, und der , Fehl Gottes”, von dem Friedrich Holderlin sprach, unsere
Glaubensnot geworden ist.

Aber nicht nur von der Verborgenheit Gottes spricht unser Text. Er spricht auch von der
Verweigerung des Menschen Gott gegenliber: ,,Niemand ruft deinen Namen an; keiner rafft sich
auf, festzuhalten an dir.” Die Sakularisierung der Gesellschaft schreitet unaufhaltsam voran, und



die ,Selbstsdkularisierung” der Kirche bleibt eine wachsende Gefahr. Wir sind in eine
beispiellose Krise des Gottesglaubens geraten, die uns im Advent auf den Nageln brennen muss,
damit wir die Sehnsucht nach Gott nicht verlernen, die uns den Stol3seufzer auf die Lippen legt:
»Ach kiimest du doch denen entgegen, die tun, was recht ist, und nachdenken liber deine Wege.”

Il. ,0 Heiland reif3 die Himmel auf!” — so fleht die Christenheit Jahr fiir Jahr im Advent. Und
zugleich artikuliert sie in diesem Lied die bange Frage: ,Wo bleibst du, Trost der ganzen Welt?“
Als Friedrich Spee diesen Text dichtete (1622), war jener Krieg in vollem Gange, den man spater
den DreifSigjahrigen nennen wird. Es war — zur Schande der Christenheit — ein Konfessionskrieg,
in dem man auf beiden Seiten Gott fir sich reklamierte, in seinem Namen Dorfer und Stadte
brandschatzte und ganze Landstriche entvdlkerte. Dazu kam der Wahnsinn der Hexenprozesse,
der unzahlige unschuldige Frauen der Folter und dem Feuertod auslieferte. Alles im Namen
Gottes! Der Missbrauch Gottes kann schlimmstenfalls in den kollektiven Wahnsinn fiihren —
nicht nur im Mittelalter. Was uns heute von den religiésen Fanatikern des ,Islamischen Staates”
(IS) und ihren Graueltaten vor Augen gefiihrt wird, erinnert es uns — bei allem Entsetzen - nicht
auch an unsere eigene unsagliche christliche Gewaltgeschichte, mit der wir dem Atheismus der
Neuzeit Vorschub geleistet haben? , Warum ldsst du uns, Herr, abirren von deinen Wegen und
machst unser Herz hart, so dass wir dich nicht mehr fiirchten?”

Warum, warum? — Der Advent stoRt uns auf radikale Fragen — auch an die Adresse Gottes! Der
Wiener Fundamentaltheologe Wolfgang Klaghofer ermutigt uns dazu, weil wir uns nur so dem
»Geheimnis Gottes” annahern kdnnten: , /hre tiefste Form findet diese Unruhe in der bodenlosen
Frage des Warum, das immer weiter reichen wird als die Antworten und zugleich tiefere Ahnung
freisetzt als die Behauptung.” Weilgott! Behaupten kénnen wir viel, und eine noch so
vollmundige kirchliche Gebetssprache kann nicht vertuschen, dass uns eine lebendige
Gotteserfahrung abhandengekommen ist. Wir missen und dirfen unsere Fragen an Gott
richten, allerdings ohne mit einer schnellen Antwort zu rechnen. Elie Wiesel lberliefert eine
Erzdhlung, die in ihrer Abgriindigkeit in diese Richtung zielt:

SWarum weinst Du beim Beten?”, fragte Moische, der Synagogendiener, als kenne er mich
schon seit langem. ,,Ich weif8 nicht!“, erwiderte ich verstért. Die Frage war mir nie gekommen.
Ich weinte, weil etwas in mir weinen wollte. Ich konnte nichts dazu sagen. ,Warum betest Du?*
fragte er mich eine Weile spdter. ,Ich weif8 es nicht!“, antwortete ich noch verwirrter und
befangener. ,Ich weifs es wirklich nicht!” — Von diesem Tag an sah ich ihn héufig. Er versuchte,
mir eindringlich zu erkldren, dass jede Frage eine Kraft besitzt, welche die Antwort nicht mehr
enthdlt.”

Unsere Fragen an Gott haben nur Kraft, wenn sie keine ,rhetorischen” Fragen” sind, so als
wussten wir langst, wie die Antwort lautet. Der Philosoph Hans Blumenberg, nach katholischer
Kindheit und Erziehung zum Verachter von Glaube und Kirche geworden, war 1939 Student am
Priesterseminar in Paderborn. Noch im Riickblick konnte er sich erbittern lber ,zu grof8
gestellte Fragen und die Bedeutungslosigkeit der Antworten”. Diese Erfahrung hat ganze
Generationen — nicht nur von Intellektuellen — der Kirche entfremdet.

Gott aber gibt keine bedeutungslosen Antworten; dafiir sind sie sparlicher und bleiben
manchmal ganzlich aus. Adventlicher Glaube muss mit Fragen leben lernen und auf die Antwort
warten —womaoglich ein ganzes Leben lang.

J. Mohr, St. Vitus und St. Raphael Heidelberg
www.se-nord-hd.de



	Predigt 30.11.2014 (1. Advent Lj. B) – Jes 63, 16b-17.19b; 64,3-4
	O Heiland reiß
	„Hastores ponim“ – so nannten die jiddisch sprechenden Juden Osteuropas Not und Verfolgung, die entsetzlichen Pogrome, die sie immer wieder heimsuchten. Wenn Gott sein Gesicht verbirgt, dann ist der Mensch tatsächlich „der Gewalt seiner Schuld überlassen“, dann sind wir „verwelkt wie Laub und unsere Schuld trägt uns fort wie der Wind“. „Hastores ponim – das heißt: Jetzt ist die Zeit, da Gott Sein Gesicht verbirgt. Gott hat Sein Gesicht vor der Welt verhüllt und so die Menschen ihren eigenen wilden Trieben und Instinkten ausgeliefert.“ (vgl. Zvi Kollitz: Jossel Rakover spricht zu Gott)

