
Predigt 30.11.2014 (1. Advent Lj. B) – Jes 63, 16b-17.19b; 64,3-4
O Heiland reiß

I.  „O  Heiland  reiß  die  Himmel  auf“ –  Heute,  liebe  Gemeinde,  erfahren  wir  den  biblischen
Ursprung dieses alten Adventsliedes:  „Reiß doch den Himmel auf und komm herab“, hieß es
vorhin  in  der  Lesung  aus  dem  Buch  Jesaja.  Dieser  drängende  Bittruf  ist  eingebettet  in  ein
gewaltiges  Klagelied,  in  dem  sich  die  Not  des  aus  dem  Exil  heimgekehrten  Gottesvolkes
wiederspiegelt.
Die Verheißungen des großen Exilpropheten, der im zweiten Teil des Jesaja-Buches – deshalb
Deutero-Jesaja genannt – zu Wort kommt, hatten sich nicht so erfüllt, wie er sie angekündigt
hatte.  Dem  Verheißungsüberschuss  stand  ein  Erfüllungsdefizit  gegenüber. Zwar  hatte  das
schmachvolle Exil in Babel ein Ende gefunden, und die Verbannten konnten in das Land ihrer
Väter zurückkehren. Aber diese Rückkehr war alles andere als der prophezeite Triumphzug. Im
Lande herrschten Armut und bittere Not. Es war eine dürftige Zeit. Von der angesagten Heilszeit
war  keine  Spur  zu  erkennen.  Nirgends  trat  Gott  in  Erscheinung.  Nirgends  wurde  seine
machtvolle Nähe erfahren. Auf die bange Frage an Gott, warum das so ist, konnte es nur eine
Antwort geben:  „Denn du hast dein Angesicht vor uns verborgen und uns der Gewalt unserer
Schuld überlassen.“ 
Dieses Wort rührt mich und erschüttert mich zugleich. Ich merke, was der Advent vor allem ist
und was wir von den Juden lernen können: Das Ernstnehmen der verborgenen, der dunklen
Seite der Gotteserfahrung. Wenn Gott sein Antlitz verbirgt  – aus Zorn oder aus Trauer über
unsere Hartherzigkeit – dann ist das, wie wenn die Sonne aufhört zu scheinen, und alles Leben
auf  der  Erde  erfriert.  „Gottesfinsternis“ hat  darum  Martin  Buber diese  Gotteserfahrung
genannt. Auch Jesus kannte sie, wenn er am Kreuz ausrief: „Mein Gott, mein Gott, warum hast
du mich verlassen?“
„Hastores  ponim“ –  so  nannten  die  jiddisch  sprechenden  Juden  Osteuropas  Not  und
Verfolgung,  die entsetzlichen Pogrome, die sie  immer wieder heimsuchten. Wenn Gott sein
Gesicht verbirgt, dann ist der Mensch tatsächlich „der Gewalt seiner Schuld überlassen“, dann
sind wir „verwelkt wie Laub und unsere Schuld trägt uns fort wie der Wind“. „Hastores ponim –
das heißt: Jetzt ist die Zeit, da Gott Sein Gesicht verbirgt. Gott hat Sein Gesicht vor der Welt
verhüllt und so die Menschen ihren eigenen wilden Trieben und Instinkten ausgeliefert.“ (vgl. Zvi
Kollitz: Jossel Rakover spricht zu Got)
Wenn die Kirche diesen Text am Ersten Advent lesen lässt, dann wird uns bewusst, dass der
christliche Advent ursprünglich als Bußzeit gemeint war – parallel zur vorösterlichen Fastenzeit.
„Wir sagen euch an den lieben Advent“, – das ist später! Das ist der liebliche, der liebe Advent
der  Kinder.  Der  Advent  ist  ursprünglich  gar  nicht  lieb,  weil  er  uns  mit  dem  Un-Liebsamen
unseres  Lebens  und  unseres  Glaubens  konfrontiert.  Dieser  ganze  pseudo-religiöse,  pseudo-
christliche  Betrieb  jetzt  wieder  in  Stadt  und  Land,  –  in  den  ja  sogar  und  so  leicht  unsere
Christengemeinden  verfallen  –  er  stellt  eine  höchst  fragwürdige  Behaglichkeit  her,  die  von
Weihnachten her glaubt, Gott handlich und „zuhanden“ zu haben. In Wahrheit leiden wir alle
mehr  oder  weniger  an  der  Verborgenheit  Gottes,  die  ja  durch  seine Menschwerdung nicht
aufgehoben worden ist.  Im Gegenteil:  Weil  wir  um seine Nähe wissen,  vermissen wir  diese
umso mehr, wenn sie fehlt, und der „Fehl Gottes“, von dem Friedrich Hölderlin sprach, unsere
Glaubensnot geworden ist. 
Aber  nicht  nur  von  der  Verborgenheit  Gottes  spricht  unser  Text.  Er  spricht  auch  von  der
Verweigerung des Menschen Gott gegenüber: „Niemand ruft deinen Namen an; keiner rafft sich
auf, festzuhalten an dir.“ Die Säkularisierung der Gesellschaft schreitet unaufhaltsam voran, und



die  „Selbstsäkularisierung“  der  Kirche  bleibt  eine  wachsende  Gefahr.  Wir  sind  in  eine
beispiellose Krise des Gottesglaubens geraten, die uns im Advent auf den Nägeln brennen muss,
damit wir die Sehnsucht nach Gott nicht verlernen, die uns den Stoßseufzer auf die Lippen legt:
„Ach kämest du doch denen entgegen, die tun, was recht ist, und nachdenken über deine Wege.“
II.  „O Heiland reiß die Himmel auf!“ – so fleht die Christenheit Jahr für Jahr im Advent. Und
zugleich artikuliert sie in diesem Lied die bange Frage: „Wo bleibst du, Trost der ganzen Welt?“
Als Friedrich Spee diesen Text dichtete (1622), war jener Krieg in vollem Gange, den man später
den Dreißigjährigen nennen wird. Es war – zur Schande der Christenheit – ein Konfessionskrieg,
in dem man auf beiden Seiten Gott für sich reklamierte, in seinem Namen Dörfer und Städte
brandschatzte und ganze Landstriche entvölkerte. Dazu kam der Wahnsinn der Hexenprozesse,
der unzählige unschuldige Frauen der Folter  und dem Feuertod auslieferte.  Alles im Namen
Gottes!  Der Missbrauch Gottes kann schlimmstenfalls in den kollektiven Wahnsinn führen –
nicht nur im Mittelalter. Was uns heute von den religiösen Fanatikern des „Islamischen Staates“
(IS) und ihren Gräueltaten vor Augen geführt wird, erinnert es uns – bei allem Entsetzen - nicht
auch an unsere eigene unsägliche christliche Gewaltgeschichte, mit der wir dem Atheismus der
Neuzeit Vorschub geleistet haben? „Warum lässt du uns, Herr, abirren von deinen Wegen und
machst unser Herz hart, so dass wir dich nicht mehr fürchten?“
Warum, warum? – Der Advent stößt uns auf radikale Fragen – auch an die Adresse Gottes! Der
Wiener Fundamentaltheologe Wolfgang Klaghofer ermutigt uns dazu, weil wir uns nur so dem
„Geheimnis Gottes“ annähern könnten: „Ihre tiefste Form findet diese Unruhe in der bodenlosen
Frage des Warum, das immer weiter reichen wird als die Antworten und zugleich tiefere Ahnung
freisetzt  als  die  Behauptung.“  Weißgott!  Behaupten  können  wir  viel,  und  eine  noch  so
vollmundige  kirchliche  Gebetssprache  kann  nicht  vertuschen,  dass  uns  eine  lebendige
Gotteserfahrung  abhandengekommen  ist.  Wir  müssen  und  dürfen  unsere  Fragen  an  Gott
richten, allerdings ohne mit einer schnellen Antwort zu rechnen.  Elie Wiesel überliefert eine
Erzählung, die in ihrer Abgründigkeit in diese Richtung zielt:
„Warum weinst  Du beim Beten?“,  fragte Moische,   der  Synagogendiener,  als  kenne er  mich
schon seit langem. „Ich weiß nicht!“, erwiderte ich verstört. Die Frage war mir nie gekommen.
Ich weinte, weil etwas in mir weinen wollte. Ich konnte nichts dazu sagen. „Warum betest Du?“,
fragte  er  mich  eine  Weile  später.  „Ich  weiß  es  nicht!“,  antwortete  ich  noch  verwirrter  und
befangener. „Ich weiß es wirklich nicht!“ – Von diesem Tag an sah ich ihn häufig. Er versuchte,
mir eindringlich zu erklären, dass jede Frage eine Kraft besitzt, welche die Antwort nicht mehr
enthält.“
Unsere Fragen an Gott haben nur Kraft,  wenn sie keine „rhetorischen“ Fragen“ sind,  so als
wüssten wir längst, wie die Antwort lautet. Der Philosoph Hans Blumenberg, nach katholischer
Kindheit und Erziehung zum Verächter von Glaube und Kirche geworden, war 1939 Student am
Priesterseminar  in  Paderborn.  Noch  im  Rückblick  konnte  er  sich  erbittern  über  „zu  groß
gestellte  Fragen  und  die  Bedeutungslosigkeit  der  Antworten“. Diese  Erfahrung  hat  ganze
Generationen – nicht nur von Intellektuellen – der Kirche entfremdet.
Gott  aber  gibt  keine  bedeutungslosen  Antworten;  dafür  sind  sie  spärlicher  und  bleiben
manchmal gänzlich aus. Adventlicher Glaube muss mit Fragen leben lernen und auf die Antwort
warten – womöglich ein ganzes Leben lang.

J. Mohr, St. Vitus und St. Raphael Heidelberg
www.se-nord-hd.de


	Predigt 30.11.2014 (1. Advent Lj. B) – Jes 63, 16b-17.19b; 64,3-4
	O Heiland reiß
	„Hastores ponim“ – so nannten die jiddisch sprechenden Juden Osteuropas Not und Verfolgung, die entsetzlichen Pogrome, die sie immer wieder heimsuchten. Wenn Gott sein Gesicht verbirgt, dann ist der Mensch tatsächlich „der Gewalt seiner Schuld überlassen“, dann sind wir „verwelkt wie Laub und unsere Schuld trägt uns fort wie der Wind“. „Hastores ponim – das heißt: Jetzt ist die Zeit, da Gott Sein Gesicht verbirgt. Gott hat Sein Gesicht vor der Welt verhüllt und so die Menschen ihren eigenen wilden Trieben und Instinkten ausgeliefert.“ (vgl. Zvi Kollitz: Jossel Rakover spricht zu Gott)

