
1

Predigt am 23.11.2014 – Christkönig-Sonntag – Mt 25, 31-46
Barmherzigkeit und Gerechtigkeit

I. Wer  eine  mittelalterliche  Kathedrale  betritt,  hat  vor  Augen,  was  geschieht,  wenn  sein  letztes
Stündlein geschlagen hat.  Regelmäßig findet sich über dem Kirchen-Portal, in Stein gehauen, eine
Szene des Jüngsten Gerichtes (etwa am Hauptportal des Freiburger oder Basler Münsters, besonders
eindrucksvoll und ganz berühmt in Burgund Autun und Vezelay, oder ganz in unserer Nähe an der
Klosterkirche in Bad Wimpfen): Christus thront fast immer auf einem Regenbogen in der Mitte als
Richter über Lebende und Tote. Meist fährt aus seinem Munde rechts eine Lilie und links ein Schwert.
Die  Lilie  symbolisiert  die  Gnade  und  das  Schwert  das  Gericht.   Zu  seiner  Linken  jammern  die
Verdammten, zu seiner Rechten strahlen die Erlösten. „Gewogen und zu leicht befunden“ (Dan 5,27),
das  ist  der  Horror  aller,  denen  es  ernst  ist  mit  Gottes  Wort  und  Weisung.  Gewogen  und  als
Schwergewicht taxiert zu werden, das soll das Lebensziel aller sein, welche die Kirche betreten. Doch
wer  wird  diesem  Anspruch  schon  gerecht?  Die  Angst  erfasst  jeden,  der  die  Verrenkungen  der
Verdammten sieht.
Viel ist heute in der Kirche von der „Barmherzigkeit“ die Rede, und wer wollte bestreiten, dass dies
eine  berechtigte  Erwartung  ist,  wenn  es  um  den  kirchlichen  Umgang  mit  uns  Sündern  geht?
Vergessen wird dabei aber sehr schnell die Gerechtigkeit: Zwischen Gut und Böse muss unterschieden
werden. Wenn auf Erden immer wieder die Frechheit siegt, muss doch wenigstens die letzte Instanz
für Klarheit sorgen. Sonst wäre es zum Verzweifeln, wenn wir daran denken, wieviel Ungerechtigkeit
hier  auf  Erden  vergeblich  zum  Himmel  schreit.  Es  muss  –  um  Himmelswillen  –  eine  höhere
Gerechtigkeit  geben,  auf  die  all  jene hoffen dürfen,  die in diesem Leben zu den Rechtlosen und
Entrechteten  gehörten,  und  denen  hilflos  ausgeliefert  waren,  die  sie  ausgebeutet,  unterdrückt,
missbraucht und misshandelt haben. Auch daran erinnern die Weltgerichtsdarstellungen an den alten
Kirchenportalen, denen das eben gehörte Evangelium als Vorlage diente.
II. Und doch! Das heutige Evangelium hat auch eine höchst problematische Seite.  Das Matthäus-
Evangelium entwirft im 25. Kapitel die große Vision vom wiederkehrenden Menschensohn, der sich
„auf  den  Thron  seiner  Herrlichkeit“  gesetzt  hat  und  von  dort  aus  „die  Schafe  von  den  Böcken“
scheidet: Die guten, die lammfrommen zur Rechten, die bockigen, die schwarzen Schafe zur Linken.
„Es gibt wohl keinen biblischen Text, der das Denken und Fühlen der Christen so geprägt hat wie
dieser.  Und  seine  Wirkung  ist  in  der  Tat  zwiespältig.  So  tröstlich  er  auf  der  einen  Seite  ist,  so
verheerend wirkte er andererseits in ängstlichen Gemütern über Jahrhunderte hinweg.“ (H. Jaschke):
Tröstlich,  weil  allein  das  barmherzige  Handeln  (!)  des  Menschen  Maßstab  des  Gerichtes  ist.
Verheerend,  weil  die  Drohung mit  der  „ewigen Strafe“  die  Angst  schürte,  am Ende zur  Hölle  zu
fahren. „Rex tremendae majestatis – König fürchterlicher Gewalten“ heißt es im „Dies irae“ (Tag des
Zornes) der alten Totenmesse. Wer dies einmal in der Vertonung von  G. Verdi oder von  H. Berlioz
gehört hat, der kennt die „Gänsehaut“, die der Gottesschrecken hier erzeugen soll. Eugen Biser nennt
es „Die Verdüsterung“ der Gottesbotschaft Jesu, die in der Wirkungsgeschichte des eben gehörten
Evangeliums spätestens seit dem Mittelalter erfolgt ist: Christus als der furchterregende Richter, wie
ihn dann  Michelangelo im berühmten Gerichtsfresko der  Sixtinischen Kapelle im Vatikan zu Rom
grandios und genial dargestellt hat.  E.  Biser nennt diese Darstellung bei aller Bewunderung „eine
grandiose Karikatur des Weltenrichters“. Er schreibt:  “Während selbst in der Apokalypse diejenigen
nicht ohne einen Schimmer von Hoffnung zu dem aufblicken, ‚den sie durchbohrt haben‘ (Offb 1,7),
lässt Michelangelo den Richter in der Pose des Verdammenden erstarren, der die Verworfenen mit
solcher  Wucht  in  den  Abgrund  schleudert,  dass  sich  selbst  Maria  angstvoll  von  seinem  Anblick
abwendet.“ (E. Biser: Glaubensbekenntnis und Vaterunser, Düsseldorf 1993: S. 108/109)
III. Sehr schnell kann man also diese gewaltige Vision vom wiederkehrenden Menschensohn „in den
falschen Hals“ bekommen. Missverstanden und missbraucht wird unser Text aber auch dort, wo man
sich mit Berufung auf diese Szene berechtigt fühlt, sich von Glaube und Kirche zu verabschieden, weil
der Weltenrichter ohnehin nicht nach Glaube und Bekenntnis, sondern „nur“ nach Barmherzigkeit
und Menschlichkeit urteilt. Hier wird jedoch der Kontext des Matthäus-Evangelium völlig ignoriert,
wo Jesus an anderer Stelle eben auch und ausdrücklich fordert: „Wer sich nun vor den Menschen zu



2

mir bekennt, zu dem werde auch ich mich vor meinem Vater im Himmel bekennen. Wer mich aber vor
den Menschen verleugnet, den werde auch ich vor meinem Vater im Himmel verleugnen.“ ( Mt 10,32)
So einfach also ist es auch wieder nicht! Wir müssen beides miteinander verbinden: Wer an Jesus
Christus  und  seine  Wiederkunft  am  Ende  der  Tage  glaubt,  muss  darum  wissen,  wie  er
„zwischenzeitlich“ dem Christkönig dienen muss, der sich mit den Hungernden und Obdachlosen, den
Armen und Kranken, mit den Unterdrückten und Gefangenen dieser Welt identifiziert. Dass dies auch
jene Ahnungslosen getan haben, die gar nicht wussten, wem sie letztlich Barmherzigkeit erwiesen
und in der Not beigestanden haben, und dass diese in „allen Völkern“ zu finden sind, gehört zu den
großzügigsten und universalsten Aussagen des Neuen Testamentes. Es scheint durchaus so etwas zu
geben wie  ein  „anonymes Christentum“  (Karl  Rahner),  das  jedoch nicht  ausgespielt  werden darf
gegen das  ausdrückliche Christentum, zu  dessen hellen und überzeugenden Seiten seiner  langen
Geschichte  unbestreitbar  gerade  der  unbedingte  und  vorbildliche  Einsatz  für  die  Armen  und
Schwachen gehört.
„Das Gleichnis vom Weltgericht prognostiziert also nicht, dass die Hälfte der Menschheit verloren
geht, sondern klärt, worauf es ankommt, wenn ER kommt: auf die Werke der Barmherzigkeit, die auch
das Judentum preist und um die viele andere Religionen wissen.“ (Thomas Söding)
IV. Warum aber können diese Taten des Mitleides so unermessliches Gewicht erhalten?: Weil Jesus,
der Königssohn, der Menschen- und Gottessohn selber das Schicksal der Mühseligen und Beladenen
geteilt hat und darum weiß, wie schnell gerade die Religion und die Frommen Menschlichkeit und
Barmherzigkeit  vergessen,  wenn es um ihre  Macht  und um ihre  Interessen geht.  Das  hat  ER am
eigenen Leibe erfahren, als er das Opfer derer wurde, die sich anmaßten, genau zu wissen, wie Gott
gedient  und verehrt  werden muss.  Dieser  König  auf  dem Richterstuhl  weiß,  wie es ist,  wenn im
Namen Gottes das Recht gebeugt wird und sein Gesetz nicht mehr dem Menschen dient. Das ist die
eigentliche, die große Überraschung des heutigen Evangeliums: Der König war einst der Bettelmann,
der Richter das Opfer – und deshalb urteilt er so unerbittlich und wahrhaft gerecht.
Und noch ein letztes, was leicht überhört und übersehen wird:  „Wenn der Menschensohn in seiner
Herrlichkeit kommt und alle Engel mit ihm … dann wird er sie voneinander scheiden, wie ein Hirt die
Schafe von den Böcken scheidet.“  Wenn also der Menschensohn im Weltgericht sein Königtum als
Hirtenamt versteht, dann dürfen wir uns daran erinnern, dass es der „gute Hirt“ ist, der die 99 Schafe
in der Wüste zurück gelassen hat, um das eine verlorene und in Schuld verstrickte zu suchen (Lk 15,3-
7).  So unerbittlich im Gericht die Scheidung und Verwerfung erfolgen wird: Es wird Gerechtigkeit
geschehen nach dem Maß von Gottes Barmherzigkeit. Fürchten müssen sich davor nur die, die in
ihrem Leben keine Barmherzigkeit kannten, ob sie zu den Schafen oder zu den Böcken gehörten.

J. Mohr, St. Vitus und St. Raphael HD
             www.se-nord-hd.de


	Predigt am 23.11.2014 – Christkönig-Sonntag – Mt 25, 31-46

