
Predigt am Allerseelen-Gedenken (2.11.2014) – Joh 14,1-6; 1 Thess 4,13-18
Der Liebe Dauer

Zur Nacht hat ein Sturm alle Bäume entlaubt,
sieh sie an – die knöchernen Besen.

Ein Narr, wer bei diesem Anblick glaubt,
es wäre je Sommer gewesen.

Und ein größerer Narr, wer träumt und sinnt,
es könnt‘ je wieder Sommer werden.

Doch  g’rad diese gläubige Narrheit, mein Kind,
ist die sicherste Wahrheit auf Erden.

I. Der große Schauspieler Ernst Ginsberg, 1964 nach langer, im wörtlichen Sinne: lähmender,
Krankheit in Zürich verstorben, hat dieses Gedicht für eines seiner Enkelkinder geschrieben.
Dass eben nicht (!)  alles aus ist nach unserem Tod, auch wenn alles dagegen spricht. Er
wollte dem Kind sagen, dass es eine „gläubige Narrheit“ gibt, die für ihn aber „die sicherste
Wahrheit auf Erden“ ist, dass wir im Tode nicht untergehen. Ernst Ginsberg war ein gläubiger
Christ, der um die Worte der Totenliturgie wusste: „vita mutatur, non tollitur – denn deinen
Gläubigen, o Herr, wird das Leben gewandelt, nicht genommen“. 
Nichtwahr, liebe Schwestern und Brüder?!: Unsere moderne Skepsis ist groß – doch noch
größer die Angst, dass wir nach unserem Tod im Nichts versinken – wir und alle, um die wir
trauern und die wir nicht vergessen wollen. Man hält uns für verrückt in unserer „gläubigen
Narrheit“, wenn wir  darauf  vertrauen,  dass  der  Tod nicht  nur  das  Ende dieses  irdischen
Lebens ist, sondern vor allem das, wenn auch dunkle, Tor in jenes Leben, das wir das ewige
nennen, – weil es gebunden ist an den ewigen und gewährt vom lebendigen Gott, in dessen
Machtbereich der Tod seinen letzten Schrecken verloren hat.
Fragen wir uns also: Welche Plausibilität hat der österliche Glaube, der sich in dem alten
Grabspruch äußert: „Was wir bergen in den Särgen, ist der Erde Kleid; was wir lieben, ist
geblieben für die Ewigkeit.“? Ernst Ginsberg wollte seinem Enkelkind sagen, dass es durchaus
vernünftig ist, an das Unmögliche zu glauben – auch wenn es uns allzu naiv vorkommen mag,
die  stetige  Wiederkehr  des  Sommers  als  Hinweis  darauf  zu  sehen,  dass  nach  dem
Winterschlaf  des  Todes  ein  neuer  Morgen  anbricht.  Aber  hat  uns  nicht  schon  Matthias
Claudius in seinem wunderbaren Lied „Der Mond ist aufgegangen“ die Augen geöffnet: „Seht
ihr den Mond dort stehen: Er ist nur halb zu sehen und ist doch rund und schön. So sind wohl
manche Sachen, die wir getrost belachen, weil unsere Augen sie nicht seh’n.“
Zu diesen „Sachen“ gehört der Glaube, dass Gottes Liebe uns umfängt und auffängt, wenn
wir sterben müssen, und dass er nichts von alledem verloren gehen lässt, was in unserem
Leben  aus  Glaube,  aus  Hoffnung,  vor  allem aber  aus  Liebe  geschehen ist.  Was  mit  uns
geschieht nach unserem Tod und wie es sein wird, wenn wir nicht mehr sind, das sollten wir
getrost  Gott überlassen und unserer  Neugier  vorenthalten.  „Dann werden wir  immerdar
beim Herrn sein“, hat uns der Apostel in der Lesung versichert (1 Thess 4,17). Diese lapidare
Auskunft  ist  mir  jedenfalls  lieber  als  alle  Spekulationen  über  das  Jenseits  und  alle
esoterischen Versuche, dieses Geheimnis zu lüften. Der Tod als Geburt für das ewige Leben.
Mir reicht das, wenn ich an die vielen Menschen denke, die ich in 37 Priesterjahren bestattet
habe. So unterschiedlich ihre Biographien auch waren, in die ich Einblick gewinnen durfte bei
den  Gesprächen  mit  den  trauernden  Angehörigen;  so  verschieden  sie  alle  waren,  nicht
zuletzt  was ihren Glauben und ihre Beziehung zur Kirche betrifft:  Ich halte  mich an Jesu



Weite und Wort: „Im Hause meines Vaters sind viele Wohnungen ...“ (Joh 14,2) Das hilft mir,
auch für alle jene eine ewige Heimat zu erwarten, die sich hier auf Erden in der Kirche nicht
mehr beheimatet fühlten.
II. Die Kirche lehrt uns beten für unsere Verstorbenen. Das ist das eine. Das andere ist, dass
christliches Totengedenken uns lehrt, „abschiedlich“ zu leben, d.h. so zu leben, dass jeder Tag
unser letzter sein kann. Der Frankfurter Dichterpfarrer Lothar Zenet hat uns die tröstlichen
Worte geschenkt, die mir in ihrer Schlichtheit und Prägnanz sehr wichtig geworden sind. (Im
alten „Gotteslob“ waren diese Verse als Lied zu finden.) Sie wollen uns helfen, hoffnungsvoll
zu leben – und eines Tages gut zu sterben: 
„Wir sind mitten im Leben zum Sterben bestimmt; was da steht, das wird fallen. Der Herr gibt

und er nimmt.
Wir gehören für immer dem Herrn, der uns liebt; was auch soll uns geschehen, er nimmt und

er gibt.
Wir sind mitten im Sterben zum Leben bestimmt; was da fällt, soll erstehen. Gott gibt, wenn

er nimmt.“
Und noch ein letztes, das ich ganz unvermutet in einem Gedicht (Der Liebe Dauer: Ferdinand
Freiligrath) wieder gefunden habe: 

O lieb, so lang du lieben kannst,
O lieb, so lang du lieben magst.

Die Stunde kommt, die Stunde kommt,
wo du an Gräbern stehst und klagst.

(O lieb, so lang du lieben kannst ist ein Gedicht von Ferdinand Freiligrath, einem deutschen Dichter des 19.
Jahrhunderts.  Freiligrath  verfasste  das  Gedicht  als  Neunzehnjähriger  im  Jahre  1829.[1] 1845  vertonte  der
ungarische Komponist  Franz Liszt das Gedicht als  Kunstlied für Solo-Gesang und Klavier.[2] Die Melodie des
Liedes verwendete Liszt erneut in seinem 1850 veröffentlichten Liebestraum Nr. 3 für Klavier. In dieser Fassung
wurde sie zu einer von Liszts berühmtesten Melodien.)

Wenn wir an unsere Verstorbenen denken, wird uns auch bewusst, wieviel sie und wieviel
wir versäumt haben. Es wird uns schmerzlich bewusst, dass wir die gemeinsame Zeit nicht
besser genützt, zu viel aufgeschoben und zu wenig an Liebe verwirklicht haben.  „Eilen wir
uns, die Menschen zu lieben; sie gehen so schnell!“, so heißt es einmal bei dem polnischen
Dichter  Jan Twardowski. Wie wahr! Es bleibt uns nicht (mehr) viel Zeit, einander Gutes zu
tun! Wie oft stehe ich mit Menschen am offenen Grab, die von  Schuldgefühlen bedrängt
werden und nun mit der Endgültigkeit leben müssen, nichts mehr bereinigen, nichts mehr
zurück nehmen, sich nicht mehr aussöhnen zu können. 
Auch hier hilft uns der Glaube der Kirche mit ihrem Gebet für die Verstorbenen. Wir bleiben
ja miteinander verbunden und können den „armen Seelen“ helfen, indem wir für sie beten.
Gemeinsam  erbitten  und  erhoffen  wir  für  sie,  dass  Gottes  Liebe  sie  umfängt  und  das
„Stückwerk“, das sie und wir zurück gelassen haben, zusammen fügt am „Ort der Reinigung“,
bis sie schließlich versöhnt und im Frieden hingelangen zur „ewigen Ruhe“, wie wir immer
wieder beten: 
„Herr, gib ihnen die ewige Ruhe und das ewige Licht leuchte ihnen. Herr, lass sie ruhen im
Frieden.“

J. Mohr, St. Vitus und St. Raphael HD
www.se-nord-hd.de

http://de.wikipedia.org/wiki/Ferdinand_Freiligrath
http://de.wikipedia.org/wiki/Liebestr%C3%A4ume
http://de.wikipedia.org/wiki/O_lieb,_so_lang_du_lieben_kannst#cite_note-2
http://de.wikipedia.org/wiki/Kunstlied
http://de.wikipedia.org/wiki/Franz_Liszt
http://de.wikipedia.org/wiki/O_lieb,_so_lang_du_lieben_kannst#cite_note-1

	Predigt am Allerseelen-Gedenken (2.11.2014) – Joh 14,1-6; 1 Thess 4,13-18

