
1

Predigt am 26.10.2014 (30. Sonntag Lj. A): Mt 22,34-40
„... wie dich selbst“

I. In  seinem  Drama  „Der  Teufel  und  der  liebe  Got“ beschreibt  Jean  Paul  Satre die
Entwicklung des Hauptmanns Götz vom Gottsucher zum Gottverneiner. Aber darauf will ich
gar nicht hinaus. Mein Interesse gilt vielmehr einem kurzen Dialog zwischen dem Geistlichen
(Heinrich) und Hilda, der Frau an der Seite von Götz. Der Geistliche fragt sie: „Du liebst ihn?“
Hilda bejaht diese Frage. Daraufhin fährt Heinrich fort: „So, kann man ihn lieben? Das ist
sonderbar … Liebt er (!) Dich denn?“ Darauf antwortet Hilda: „Er hat mich geliebt, als er sich
noch selber liebte.“
„Du sollst den Herrn, deinen Gott lieben … und Deinen Nächsten sollst du lieben wie dich
selbst!“  Dieses „wie dich selbst“ scheint also alles andere als einfach zu sein. Man überhört
es fast oder überhört es gern, zumal in Predigt und Katechese immer vom Doppelgebot der
Gottes- und Nächstenliebe die Rede ist. Das christliche Hauptgebot der Liebe enthält aber bei
genauerem Hinsehen noch eine dritte Forderung. Das gestörte Verhältnis, das viele (fromme)
Menschen zu sich selber haben, macht es notwendig, dies immer wieder einmal zu betonen.
Wenn Jesus spricht: „An diesen beiden Geboten hängt das ganze Gesetz und die Propheten.“
würde ich gerne ergänzen: Und diese beiden Gebote der Gottes- und Nächstenliebe haben
selber  einen  Angelpunkt;  sie  hängen  ihrerseits  an  der  „Annahme  meiner  selbst“  –  laut
Romano Guardini die vielleicht schwierigste Aufgabe des Menschen.
Wie sagte doch Hilda in Satres Drama?: „Er hat mich geliebt, als er sich noch selber liebte.“
Tatsächlich: Ich kann weder Gott noch den Nächsten wirklich lieben, wenn ich mich selber
verachte,  wenn  mein  Selbstwertgefühl  am  Boden  liegt,  wenn  ich  –  tiefenpsychologisch
gesprochen –  unversöhnt mit meinem „Schatten“ bin.  Jeder Mensch schleppt wie einen
Schatten seine ungeliebten, vernachlässigten, verdrängten Seelenanteile mit sich herum. Of
genug bekämpfen wir beim anderen, was uns an uns selber stört und was wir bei uns selbst
nicht in den Griff bekommen.  „Was nicht in dir ist, regt dich nicht auf!“, sagten schon die
alten Mönchsväter und gaben uns damit einen ganz wichtigen Hinweis: Dass es meist mit mir
selbst  zu  tun  hat,  wenn  ich  mich  echauffiere  über  einen  anderen  Menschen  und  ich
womöglich gar nicht recht weiß, worüber ich mich aufrege über sein Verhalten. Wie ich zu
mir  selber stehe und wie ich mit mir  selber umgehe, das bestimmt meinen Umgang mit
anderen Menschen mehr als es mir lieb ist, jedenfalls mehr als mir in der Regel bewusst ist.
„Du sollst  deinen Nächsten lieben wie dich  selbst.“ Wenn Jesus  so spricht,  bzw.  das  Alte
Testament  (Lev  19,18)  zitiert,  erkenne  ich  darin  tatsächlich  das  Gebot  der  Selbstliebe,  -
wohlbemerkt: nicht der Eigenliebe. Es geht nicht um die Rechtfertigung von Egoismus, der
nur sich selber kennt nach dem Motto: „Alle denken an sich, nur ich denk‘ an mich!“. Aber
auch die gerne als typisch christlich apostrophierte Selbstlosigkeit muss sich anfragen lassen .
„Du kannst nicht immer selbstlos sein, sonst wirst du bald dein Selbst los sein!““  Von Peter
Schot stammt dieses Wortspiel. Er wollte damit nur davor warnen, Selbstlosigkeit mit Ich-
Losigkeit zu verwechseln. Wer nicht – im besten Sinne des Wortes – „Ich“ sagen kann, wird es
schwer haben mit dem „Du“. Ich muss erst einmal ein Selbst, ein Selbstbewusstsein haben,
um von mir selbst absehen und den anderen in den Blick nehmen zu können. Es gibt eine
falsche, eine höchst problematische (fromme) Selbstlosigkeit, die zwar dauernd mit anderen
Menschen und ihrer Not beschäfigt ist, in Wahrheit aber vor der Auseinandersetzung mit
sich selber flieht. („Die hilflosen Helfer“)



2

II. Im 11. Band der Gesammelten Werke von C.G. Jung findet sich eine Stelle, wo der große
Tiefenpsychologe den tieferen Grund aufzeigt, weshalb uns die Nächstenliebe und erst recht
die Feindesliebe so wenig gelingt:
„Dass ich den Bettler bewirte, dass ich dem Beleidiger vergebe, dass ich den Feind sogar liebe
im Namen Christi,  ist  unzweifelhaft hohe Tugend.  Was ich  dem Geringsten unter  meinen
Brüdern  tue,  das  habe  ich  Christo  getan.  Wenn ich  nun  aber  entdecken  sollte,  dass  der
Geringste von allen, der Ärmste aller Bettler, der Frechste aller Beleidiger, ja der Feind selber
in mir (!) ist, ja das ich selber des Almosens meiner Güte bedarf, dass ich mir selber der zu
liebende Feind bin, was dann? Dann dreht sich in der Regel die ganze christliche Wahrheit
um, dann gibt es keine Liebe und keine Geduld mehr, dann sagen wir zum Bruder in uns
‚Raka‘, dann verurteilen wir und wüten gegen uns selbst. Nach außen verbergen wir es, wir
leugnen es ab, diesem Geringsten in uns je begegnet zu sein, – und sollte Gott selber es sein,
der in solch verächtlicher Gestalt an uns herantritt, so hätten wir ihn tausendmal verleugnet,
noch ehe überhaupt ein Hahn gekräht hätte.“
Kurzum:  Es  ist  nicht  christlich,  sich  selbst,  sein  Selbst  zu  vernachlässigen  oder  gar  zu
verachten! „Selbstverleugnung“ ist nicht von vorneherein eine Tugend! Da muss einer schon
wissen,  wer  er  ist,  was  er  kann  und  was  er  will,  um darauf  verzichten  zu  können,  sich
durchzusetzen,  und  seine  Ansprüche  zurückstellen  zu  können.  Was  wir  „verleugnen“  ist
ofmals – wie C.G. Jung erkannt hat – das Ungeliebte in uns und an uns; das, was wir nicht
anschauen, nicht zulassen, nicht wahrhaben wollen.
Unsere christliche Barmherzigkeit muss sich also auch auf uns selbst erstrecken. Ich muss mit
mir selber Erbarmen haben. Das heißt um Himmels willen nicht, dass wir nicht mehr an uns
arbeiten und unsere Fehler, Charakterschwächen einfach gutheißen sollen. Aber erst, wenn
ich so sein darf wie ich bin, kann ich ein anderer werden! Wenn ich auch noch so viel an mir
selber auszusetzen habe, es ist dieser konkrete, so geartete, so gewordene Mensch, der ich
bin und meinen Namen trägt, von dem – aus der Mitte des Evangeliums gesprochen – gilt:
„Du bist von Gott geliebt vor aller Leistung und trotz aller Schuld!“ Und darum darf, darum
soll  ich  mich  selber  lieben  in  dem  Sinne,  dass  ich  gut  und  geduldig,  wohlwollend  und
nachsichtig mit mir selber umgehe, mich selber annehme mit meinen Grenzen, unter denen
ich leide, mit dem Schatten, den ich verbergen möchte, mit all dem Unansehnlichen, unter
dem ich leide, mit den Schuld- und Schattenseiten, die ich nicht los werden kann. 
Dass dies nicht einfach ist, brauchen Sie mir nicht zu sagen! Und doch halte ich es für eine
geradezu  religiöse  Verpflichtung  des  Christen,  sich  mit  sich  selber  und  seiner  eigenen
Lebensgeschichte auszusöhnen und Ja zu sagen zu sich selbst. Dann können wir uns daran
machen, uns um wahre Gottes- und echte Nächstenliebe zu bemühen und das Doppelgebot
zu erfüllen, das Jesus uns aufgetragen hat:
 „Du sollst den Herrn, deinen Gott, lieben mit ganzem Herzen, mit ganzer Seele, mit all deinen
Gedanken und all deiner Kraft … und deinen Nächsten – wie dich selbst!“

J. Mohr, St. Vitus und St. Raphael, Heidelberg
www.se-nord-hd.de


	J. Mohr, St. Vitus und St. Raphael, Heidelberg

