Predigt am 26.10.2014 (30. Sonntag Lj. A): Mt 22,34-40
... Wie dich selbst"

I. In seinem Drama ,Der Teufel und der liebe Gott“ beschreibt Jean Paul Satre die
Entwicklung des Hauptmanns G6tz vom Gottsucher zum Gottverneiner. Aber darauf will ich
gar nicht hinaus. Mein Interesse gilt vielmehr einem kurzen Dialog zwischen dem Geistlichen
(Heinrich) und Hilda, der Frau an der Seite von Gotz. Der Geistliche fragt sie: ,,Du liebst ihn?“
Hilda bejaht diese Frage. Daraufhin fdhrt Heinrich fort: ,So, kann man ihn lieben? Das ist
sonderbar ... Liebt er (!) Dich denn?“ Darauf antwortet Hilda: ,, Er hat mich geliebt, als er sich
noch selber liebte.”

,Du sollst den Herrn, deinen Gott lieben ... und Deinen Ndéichsten sollst du lieben wie dich
selbst!” Dieses ,wie dich selbst” scheint also alles andere als einfach zu sein. Man tberhort
es fast oder liberhort es gern, zumal in Predigt und Katechese immer vom Doppelgebot der
Gottes- und Nachstenliebe die Rede ist. Das christliche Hauptgebot der Liebe enthélt aber bei
genauerem Hinsehen noch eine dritte Forderung. Das gestorte Verhaltnis, das viele (fromme)
Menschen zu sich selber haben, macht es notwendig, dies immer wieder einmal zu betonen.
Wenn Jesus spricht: ,,An diesen beiden Geboten héingt das ganze Gesetz und die Propheten.”
wirde ich gerne erganzen: Und diese beiden Gebote der Gottes- und Nachstenliebe haben
selber einen Angelpunkt; sie hdangen ihrerseits an der ,Annahme meiner selbst“ — laut
Romano Guardini die vielleicht schwierigste Aufgabe des Menschen.

4

Wie sagte doch Hilda in Satres Drama?: ,,Er hat mich geliebt, als er sich noch selber liebte.
Tatsachlich: Ich kann weder Gott noch den Nachsten wirklich lieben, wenn ich mich selber
verachte, wenn mein Selbstwertgefihl am Boden liegt, wenn ich — tiefenpsychologisch
gesprochen — unversohnt mit meinem ,,Schatten” bin. Jeder Mensch schleppt wie einen
Schatten seine ungeliebten, vernachlassigten, verdrangten Seelenanteile mit sich herum. Oft
genug bekdmpfen wir beim anderen, was uns an uns selber stért und was wir bei uns selbst
nicht in den Griff bekommen. ,Was nicht in dir ist, regt dich nicht auf!”, sagten schon die
alten Monchsvater und gaben uns damit einen ganz wichtigen Hinweis: Dass es meist mit mir
selbst zu tun hat, wenn ich mich echauffiere Uber einen anderen Menschen und ich
womoglich gar nicht recht weil, worliber ich mich aufrege lber sein Verhalten. Wie ich zu
mir selber stehe und wie ich mit mir selber umgehe, das bestimmt meinen Umgang mit
anderen Menschen mehr als es mir lieb ist, jedenfalls mehr als mir in der Regel bewusst ist.

,Du sollst deinen Ndéchsten lieben wie dich selbst.” Wenn Jesus so spricht, bzw. das Alte
Testament (Lev 19,18) zitiert, erkenne ich darin tatsdchlich das Gebot der Selbstliebe, -
wohlbemerkt: nicht der Eigenliebe. Es geht nicht um die Rechtfertigung von Egoismus, der
nur sich selber kennt nach dem Motto: , Alle denken an sich, nur ich denk’ an mich!“, Aber
auch die gerne als typisch christlich apostrophierte Selbstlosigkeit muss sich anfragen lassen.
,Du kannst nicht immer selbstlos sein, sonst wirst du bald dein Selbst los sein!““ Von Peter
Schott stammt dieses Wortspiel. Er wollte damit nur davor warnen, Selbstlosigkeit mit Ich-
Losigkeit zu verwechseln. Wer nicht — im besten Sinne des Wortes — ,,Ich” sagen kann, wird es
schwer haben mit dem ,,Du“. Ich muss erst einmal ein Selbst, ein Selbstbewusstsein haben,
um von mir selbst absehen und den anderen in den Blick nehmen zu kénnen. Es gibt eine
falsche, eine hochst problematische (fromme) Selbstlosigkeit, die zwar dauernd mit anderen
Menschen und ihrer Not beschaftigt ist, in Wahrheit aber vor der Auseinandersetzung mit
sich selber flieht. (,,Die hilflosen Helfer”)



Il. Im 11. Band der Gesammelten Werke von C.G. Jung findet sich eine Stelle, wo der grolRe
Tiefenpsychologe den tieferen Grund aufzeigt, weshalb uns die Nachstenliebe und erst recht
die Feindesliebe so wenig gelingt:

»Dass ich den Bettler bewirte, dass ich dem Beleidiger vergebe, dass ich den Feind sogar liebe
im Namen Christi, ist unzweifelhaft hohe Tugend. Was ich dem Geringsten unter meinen
Briidern tue, das habe ich Christo getan. Wenn ich nun aber entdecken sollte, dass der
Geringste von allen, der Armste aller Bettler, der Frechste aller Beleidiger, ja der Feind selber
in mir (!) ist, ja das ich selber des Almosens meiner Gliite bedarf, dass ich mir selber der zu
liebende Feind bin, was dann? Dann dreht sich in der Regel die ganze christliche Wahrheit
um, dann gibt es keine Liebe und keine Geduld mehr, dann sagen wir zum Bruder in uns
,Raka; dann verurteilen wir und wiiten gegen uns selbst. Nach auf3en verbergen wir es, wir
leugnen es ab, diesem Geringsten in uns je begegnet zu sein, — und sollte Gott selber es sein,
der in solch verdichtlicher Gestalt an uns herantritt, so héitten wir ihn tausendmal verleugnet,
noch ehe lberhaupt ein Hahn gekrdht hdétte.”

Kurzum: Es ist nicht christlich, sich selbst, sein Selbst zu vernachlassigen oder gar zu
verachten! ,Selbstverleugnung” ist nicht von vorneherein eine Tugend! Da muss einer schon
wissen, wer er ist, was er kann und was er will, um darauf verzichten zu kdnnen, sich
durchzusetzen, und seine Anspriiche zurilickstellen zu kénnen. Was wir ,verleugnen” ist
oftmals — wie C.G. Jung erkannt hat — das Ungeliebte in uns und an uns; das, was wir nicht
anschauen, nicht zulassen, nicht wahrhaben wollen.

Unsere christliche Barmherzigkeit muss sich also auch auf uns selbst erstrecken. Ich muss mit
mir selber Erbarmen haben. Das heilt um Himmels willen nicht, dass wir nicht mehr an uns
arbeiten und unsere Fehler, Charakterschwachen einfach gutheien sollen. Aber erst, wenn
ich so sein darf wie ich bin, kann ich ein anderer werden! Wenn ich auch noch so viel an mir
selber auszusetzen habe, es ist dieser konkrete, so geartete, so gewordene Mensch, der ich
bin und meinen Namen tragt, von dem — aus der Mitte des Evangeliums gesprochen — gilt:
,Du bist von Gott geliebt vor aller Leistung und trotz aller Schuld!”“ Und darum darf, darum
soll ich mich selber lieben in dem Sinne, dass ich gut und geduldig, wohlwollend und
nachsichtig mit mir selber umgehe, mich selber annehme mit meinen Grenzen, unter denen
ich leide, mit dem Schatten, den ich verbergen mochte, mit all dem Unansehnlichen, unter
dem ich leide, mit den Schuld- und Schattenseiten, die ich nicht los werden kann.

Dass dies nicht einfach ist, brauchen Sie mir nicht zu sagen! Und doch halte ich es fiir eine
geradezu religiose Verpflichtung des Christen, sich mit sich selber und seiner eigenen
Lebensgeschichte auszuséhnen und Ja zu sagen zu sich selbst. Dann kénnen wir uns daran
machen, uns um wahre Gottes- und echte Nachstenliebe zu bemiihen und das Doppelgebot
zu erfiillen, das Jesus uns aufgetragen hat:

,,Du sollst den Herrn, deinen Gott, lieben mit ganzem Herzen, mit ganzer Seele, mit all deinen
Gedanken und all deiner Kraft ... und deinen Néichsten — wie dich selbst!”

J. Mohr, St. Vitus und St. Raphael, Heidelberg
www.se-nord-hd.de



	J. Mohr, St. Vitus und St. Raphael, Heidelberg

