
1

Predigt am 19.10.2014: Jes 45, 1.4-6

Ent-Deckung des Monotheismus

„So spricht der Herr zur Kyrus, seinem Gesalbten, den er an der rechten Hand gefasst hat, um ihm die
Völker zu unterwerfen … Um meines Knechtes Jakob willen, um Israels, meines Erwählten willen habe ich
dich bei deinem Namen gerufen; ich habe dir einen Ehrennamen gegeben, ohne dass du mich kanntest.
Ich bin der Herr, und sonst niemand, außer mir gibt es keinen Gott …“

I. Atemberaubend die Erste Lesung des heutigen Sonntages! Möglicherweise führt uns dieser Text, der
an  den  persischen  König  Kyrus  gerichtet  ist,  zur  Geburtsstunde  einer  weltverändernden
Weichenstellung.  Es geht um die Entdeckung des Monotheismus, des Glaubens an nur noch einen,
einzigen Gott, „an den einen Gott“, wie wir im Großen Glaubensbekenntnis sprechen. Ganz bewusst
spreche  ich  von  „Entdeckung“  als  Gegenteil  von  „Erfindung“.  Eine  solche  Erfindung  hat  im  14.
Jahrhundert  der  ägyptische  Pharao  Amenophis  IV.  versucht,  der  unter  seinem  Programm-Namen
Echnaton berühmt wurde. Von heute auf morgen sollte es am ägyptischen Götterhimmel nur noch
einen einzigen Gott geben: Aton mit Namen. Die gewaltsame Durchsetzung seiner „Erfindung“ bezahlte
dieser Pharao nach seinem Tod mit der brutalen Auslöschung seines Gedächtnisses. Man machte alles
rückgängig und kehrte zurück zum alten Götterhimmel Ägyptens!

Alle Versuche, den Glauben Israels an den einen Gott mit Echnatons Erfindung in Verbindung zu bringen
– wie es immer wieder geschehen ist  –  können nicht  darüber hinweg täuschen,  dass hier  gänzlich
andere Kräfte am Werk waren als Echnatons politischer Wille und seine willkürliche Festlegung. Die
Bibel bezeugt vielmehr, dass der Anfang des Glaubens Israels kein Beschluss von wem auch immer war,
sondern  aus  konkreten  Geschichtserfahrungen stammt.  Das  Grundereignis  schlechthin,  nämlich  die
Rettung aus dem „Sklavenhaus Ägypten“, diese Erfahrung schrieb sich als grundstürzendes  Geschehen
tief  die  Erinnerung  Israels  ein,  und  ließ  sich  nicht  anders  erklären:  Weder  eigene  militärische
Überlegungen noch bloßes Pech des Feindes im Sinne des Zufalls oder eines nicht greifbaren Schicksals
konnten in Betracht gezogen werden. Die Befreiung aus der Knechtschaft wurde allein mit diesem Gott
in  Verbindung  gebracht:  Nicht  mit  mehreren  Göttern,  von  denen  einer  schließlich  obsiegte.  Der
Hilfeschrei  einer kleinen hebräischen Volksgruppe wurde von einem Gott erhört,  dem man nun die
Hoheit über alle Lebensbereiche zuerkannte. Man entdeckte in IHM oder besser: Er selbst ent-deckte -
offenbarte - sich als der Gott, der JHWH, der „da ist“ für sein auserwähltes Volk.

Damit  sind  wir  aber  noch  lange  nicht  beim  Monotheismus  angekommen.  Das  erste  Gebot  des
Dekaloges lautet ja: „ Ich bin (JHWH) der Herr, dein Gott, der dich herausgeführt hat aus Ägypten, aus
dem Sklavenhaus.  Du sollst keine anderen Götter neben mir haben“  (Ex 20,2) Wer so spricht,  weiß
offensichtlich von anderen Göttern und bestreitet  überhaupt  nicht  deren Existenz.  Festgestellt  wird
lediglich: Diese anderen Götter haben nichts mit der Befreiung aus Ägypten zu tun, und deshalb sollen
sie für Israel auch keine Rolle spielen. Es geht also zunächst nur um die Verehrung (!) eines einzigen
Gottes,  und  dieser  Gott  interessiert  ausschließlich  in  seiner  Bindung,  Selbstbindung  an  seinen
„Augapfel“ Israel. 

Erst  in  dieser  Sicht  wird die  Dramatik  jener  (Geburts-)Stunde  erkennbar,  von  der  unser  Jesaja-Text
spricht: Ein fremder Herrscher, der persische König Kyrus, soll  zum Retter des in der babylonischen
Gefangenschaft lebenden Volkes Israel werden. Und der Prophet muss verkünden: Derselbe Gott, von
dem wir immer glaubten, dass er nur an und in Israel wirkt, er wirkt tatsächlich auch im Ausland! Ein
andersgläubiger, einer anderen Kultur zugehöriger Herrscher wird zum Werkzeug unseres Gottes?! Die
so unwahrscheinliche Rettung aus dem babylonischen Joch und die Erfahrung eines Herrschers,  der
nicht  unterdrückt,  sondern – im eingeschränkten Rahmen von damals -  Freiheit  gewährt:  Das sind



2

Spuren jenes Gottes, an den wir längst glauben; von dem wir aber zu klein gedacht haben.  Wenn
unser Gott auch Kräfte und Mächte außerhalb Israels in Bewegung  zu setzen vermag, dann kann es
überhaupt gar keinen Bereich geben, der ihm nicht untersteht. Überließ man bislang „die Götter“ den
anderen  Völkern,  widerspricht  (Jahwes)  Gottes  Auftrag  an  den  persischen  König  Kyrus  dieser
Auffassung. Genauer gesagt: In der Rettung durch Kyrus im Jahr 538 v. Chr. und in den Folgejahren
entdeckt Israel erst, dass es überhaupt nur einen einzigen Gott geben kann.

II.  Die größte und vielleicht schwierigste Konsequenz des biblischen Monotheismus lässt die heutige
Perikope leider - weil uns Heutige sehr irritierend – weg. Auf den Schlußsatz „ Ich bin der Herr, und
sonst niemand“ folgt nämlich die verstörende Aussage: „Ich erschaffe das Licht und mache das Dunkel;
ich bewirke das Heil und erschaffe das Unheil. Ich bin der Herr, der das alles vollbringt.“ (Jes 45, 7)  Das
ist, wenn sie so wollen, der wirkliche Monotheismus, der wirkliche und konsequente Glaube an einen
einzigen Gott: Es gibt nichts, was nicht mit IHM  in Verbindung zu bringen wäre. Die Verben „erschaffen“
und „machen“ verweisen auf die jegliche politische Geschichte übersteigende Dimension der gesamten
Schöpfung:  Dass GOTT selbst noch mit dem Unheil in Verbindung steht,  versperrt in Wahrheit den
Raum, in dem man mindestens und dualistisch einen zweiten bösen Gott unterbringen könnte. Was
m.E.  noch  wichtiger  ist:  Dieser  eine  und  einzige  Gott  kann  und  darf  nicht  auf  glückliches  und
wunschgemäßes Handeln festgelegt werden: JHWH ist und er ist – wenn es erlaubt ist zu sagen – nicht
im Abonnement zu haben. GOTT ist frei und damit immer auch zugleich der liebend nahe aber auch der
fremde ferne Gott. Hat nicht auch Jesus von Nazareth Gott, seinen und unseren Vater, so verkündet und
selbst erfahren, wenn wir nur an seine Gerichtsreden, erst recht an seine Gottverlassenheit am Kreuz
denken? Dennoch bleibt es (mit Eugen Biser) dabei, dass Jesus nicht nur den einen und einzigen Gott
verkündet, sondern uns den eindeutigen, den bedingungslos liebenden Gott gezeigt, ihn uns ent-deckt,
offenbart hat. IHM können wir uns bedingungslos anvertrauen, auch wenn seine Liebe streng sein und
wehtun kann, und für uns letztlich unergründlich bleibt. 

Ich  räume  ein,  dass  meine  Predigt  heute  mehr  einem  Vortrag  als  einer  Verkündigung  gleicht.  Zu
theoretisch  und  zu  wenig  praktisch!?  Aber  es  muss  auch  einmal  eine  gründliche  Begründung  und
Herleitung des jüdisch-christlichen Ein-Gott-Glaubens erlaubt sein, noch dazu der Monotheismus - nicht
nur der des Islam oder gar des Islamismus -  gerne als Quelle der Intoleranz und der religiös motivierten
Gewaltbereitschaft bezichtigt wird.  (Jan Assmann) 

Deshalb schließe ich mit zwei poetischen Texten, einem jüdischen, der sogar als Lied in unser neues
Gebet-– und Gesangbuch „Gotteslob“ Eingang gefunden hat (Nr. 274) und einem christlichen, den ich
schon einmal in einer Predigt zitiert habe: Schalom Ben-Chorin 1966:

„Und suchst du meine Sünde, flieh ich von Dir zu Dir: Ursprung, in den ich münde, DU fern und nah bei
mir. Wie ich mich wend und drehe, geh ich von Dir zu Dir, die Ferne und die Nähe sind aufgehoben hier.
Von Dir zu Dir mein Schreiten, mein Weg und meine Ruh:  Gericht und Gnad, die beiden bist DU und
immer DU.“

Jörg Zink:

GOTT DU,  deines  Mantels  Saum möchten  wir  berühren.  Einen Hauch,  ein  Wehen kaum gib  uns  zu
verspüren. Lass Du Dunkler, der so fern, Licht ins Dunkel scheinen, dass sich, wie in einem Stern, Erd und
Himmel einen. Sprich Du Naher unserm Leid nur ein Wort zu leise, heilend, das in Angst und Not uns den
Frieden weise. Eins in Dir sind Zeit und Raum, eins sind Not und Fülle: Gott in deines Mantels Saum unsre
Armut hülle. 

J. Mohr, St. Vitus und St. Raphael Heidelberg (www.se-nord-hd.de)


