
1

Kirchweihpredigt am 12.10.2014: 1 Thess 1,1-5b

Es ist viel

I. Daniel Dareus ist ein international erfolgreicher Dirigent, der sich eines Tages – nach einem
schweren Herzinfarkt – in sein kleines schwedisches Heimatdorf zurückzieht, wo er zunächst
unerkannt  bleibt.  Langsam  wird  er  wieder  heimisch  in  diesem  Ort,  in  dem  Missbrauch,
Gewalt und Heuchelei verborgen werden unter der Normalität staatskirchlicher Traditionen.
Sonntagsgottesdienst wie immer, und dazu noch ein schrecklich schräger Kirchenchor. Eines
Tages verschlägt es den Dirigenten in die wöchentliche Probe des Kirchenchores, und mehr
aus  Mitleid  denn  aus  Überzeugung  beginnt  nun  das  Abenteuer,  aus  einem  miserabel
singenden Chor eine Gemeinschaft zu bilden, die gut singen kann.

Christian Hennecke, ein mittlerweile in Kirchenkreisen viel beachteter Priester und ein Autor,
dem es um innovative Ansätze bzgl. der Zukunft und des Gestaltwandels der Kirche geht, er
deutet  in  seinem  Buch  „Glänzende  Aussichten“ (Münster  2011)  diesen  schwedischen
Spielfilm als ein Modell, wie Kirche neu werden, neuwerden kann. Einige von Ihnen haben
meines Wissens diesen Film bereits gesehen: „Wie im Himmel“ ist der Titel. 2004 unter der
Regie von Kay Pollak gedreht war dieser Film recht lange hier in Heidelberg zu sehen. Mir hat
er zwar nicht, weil kitschverdächtig, gefallen. Man kann ihn aus besorgter Kirchenperspektive
jedoch und durchaus auch so verstehen:

„Denn darum geht es hier eigentlich: Um das Werden eines Chores, einer Gemeinschaft –
einer ‚Kirche‘ in der Kirche. Die Musik, die von der himmlischen Partitur auf dieser Erde zu
interpretieren ist, ist jenes ‚Wort‘, das Communio (christliche Gemeinschaft) stiften kann. In
einer  exakten  und  wunderschön  inszenierten  Parabel  wird  hier  Chorbildung  als
Ekklesiogenesis  (Kirche-Werdung,  Kirche-Entstehung) beschrieben: Jeder und jede,  mag er
noch so krank oder schräg sein, bekommt seinen Platz, ist ein einzigartiger Solist und zugleich
Mitsänger. Keiner ist überflüssig, jeder ist nötig. Die Freude wächst und die Gemeinschaft
wächst,  und immer mehr tragen mit ihren Gaben dazu bei. – Und natürlich kommt es zu
dramatischen Konflikten,  die  dazu führen,  dass die  traditionelle  Kirchengemeinde und ihr
traditioneller Pfarrer diese neue Chorgemeinschaft ablehnt, und sie ihr neues Zuhause bei
diesem schwerkranken Dirigenten findet – als solidarische und tragfähige Gemeinschaft für
andere.

Diese  neue,  existentielle  Erfahrung  der  eigenen  Berufung,  des  eigenen  Charismas,  der
gemeinschaftsstiftenden und zugleich konflikterzeugenden neuen Gestalt des Miteinanders
mündet  in  die   geradezu   himmlische  Schluss-Szene.  Sie  hat  einen  doppelten  Schlüssel:
‚Singen kann man nicht  im Wettbewerb.  Man kann nicht  gegen andere singen‘,  sagt  der
Dirigent  immer  wieder.  Und das  führt  zu  der  himmlischen  Szenerie  eines  internationalen
Gesangwettbewerbs, der eben nicht gegen, sondern mit (!) den anderen in eine himmlische
Schluss-Sinfonie einmündet … Und den ersten Ton gibt der Schwächste, der Behinderte. Der
schwedische Chor wird in Innsbruck ‚Zeichen und Werkzeug der Einheit‘  (nach II.  Vatikan.
Konzil Kennzeichen der Kirche) 

Der zweite Schlüssel ist österlich: Es ist der Dirigent, der am Ende einer zweiten Herzattacke
auf der Toilette blutüberstömt stirbt und nur noch über einen Lautsprecher mithören kann,
wie sein Chor die anderen mitreißt, und die himmlische Melodie erklingt …“



2

Ch. Hennecke deutet also das dramatische Geschehen dieses Spielfilmes – ob gewollt oder
ungewollt – als Inspiration für den österlichen Übergang vom Tod zum Leben der Kirche: 

„Es wird sichtbar, dass nach den Auflösungserscheinungen einer Kirche der Moderne nicht die
Substanz verloren gehen muss, sondern neu aufscheinen kann in einer neuen Lebendigkeit …
Das Pascha der Kirche ist kein harmloses Geschehen, sondern ein zutiefst verstörender und
desorientierender Sterbeprozess, eine kollektive dunkle Nacht gewissermaßen, die aber im
Blick auf den gewissen Morgen der Auferstehung glänzende Aussichten verheißt.“ (S. 37/38)

II. Wo sind wir mit diesem „Einstieg“ gelandet – heute am Kirchweihfest von St. Raphael? Es
geht ja an Kirchweih gar nicht in erster Linie um den Bau der Kirche, sondern um die Gestalt
der Kirche;  wenn Sie so wollen um das  Ideal  einer Kirche,  wie  sie  Gottes Plan und Jesu
Stiftung entspricht. Heute freilich geht es – und darum haben wir Ch. Hennecke vor einem
Jahr für einen Besinnungstag zu uns nach Heidelberg geholt – um die Zukunft der Kirche, um
diesen  ungeheuren  Transformationsprozess,  der  uns  zugemutet  wird,  uns  tatsächlich
„zutiefst verstören und desorientieren“ kann. Da ist es ermutigend, wenn uns gesagt wird,
dass dieser „Sterbeprozess“ in dem Maße österlich werden kann,  wie jeder von uns sich
einbringt  mit  seinen  Gaben  und  Begabungen  –  auch  wenn  das  kollidiert  mit  den
herkömmlichen Bildern und Erwartungen,  die  wir  mit  dem Begriff Kirche  und Gemeinde
verbinden.  „Stadtkirche Heidelberg“ wird nur gehen, wenn wir (!) gehen, wenn wir uns in
Bewegung setzen; wenn wir uns einlassen auf eine „charismenorientierte“ Pastoral, die ernst
damit macht,  dass jede/r von uns durch Taufe und Firmung befähigt  ist  zum Aufbau des
Leibes Christi ist,  welcher Kirche heißt.  Dass das Charisma des Dienstes oder des Amtes,
welches  durch  das  Sakrament  der  Weihe  vermittelt  wird,  unverzichtbar  ist  und
unverwechselbar bleiben muss, darf Ihr Pfarrer freimütig hinzufügen. 

Wie aber sieht es in Rom aus, wo z.Zt. die außerordentliche Bischofssynode tagt? Wenn ich
an diesen Spielfilm denke und an die dramatischen Konflikte in diesem schwedischen Dorf
zwischen einem traditionellen, versteinerten kirchlichen Milieu und dem Neuen, Neuartigen,
das durch diesen Dirigenten in die Gemeinde kommt: Wen wundert es, dass es schon im
Vorfeld  der  Synode  zu  einem  Schlagabtausch,  zu  einem  offenen  Streit   zwischen
Konservativen  und  Reformern  (unter  den  Kardinälen)  gekommen  ist?!  Papst  Franziskus
scheint dies nicht zu stören:

 „Er möchte, dass wieder ein konziliares Klima aufkommt, mit Rede und Gegenrede, ohne die
Angst, die unter den zwei vorherigen Päpsten herrschte. Jeder soll sich aussprechen dürfen. Er
will seine Gegner nicht besiegen oder in die Ecke treiben; er will vielmehr, dass alle die Lust
und die Freiheit finden, Vorschläge zu machen und mitzureden. Über ein solch offenes Klima
will er die katholische Kirche entklerikalisieren. Deshalb sind für ihn die Synoden von größter
strategischer Bedeutung.“ (Marco Politi: Interview in Publik Forum Nr.18/2014) 

Und tatsächlich nahm der Papst-Dirigent kein Blatt vor den Mund, als er in der Predigt beim
Eröffnungsgottesdienst  am  vergangenen  Sonntag  sagte:  „Der  Traum  Gottes  (von  seiner
Kirche) kollidiert stets mit der Heuchelei einiger seiner Diener. Wir können den Traum Gottes
vereiteln,  wenn wir uns nicht vom Heiligen Geist  leiten lassen.  Der Geist  schenkt uns die
Weisheit,  die  über  das  reine  Wissen  hinausgeht,  um  großherzig  in  wahrer  Freiheit  und
demütiger Kreativität zu arbeiten.“ 



3

Schon am Samstagabend in der Vigilfeier gab er den Takt vor,  als er in seiner Ansprache
sagte: „Um heraus zu finden, was der Herr heute von seiner Kirche erwartet, müssen wir dem
Pulsschlag  dieser  Zeit  unser  Ohr  leihen  und  den  ‚Geruch‘  der  heutigen  Menschen
wahrnehmen, bis wir durchdrungen sind von ihren Freuden und Hoffnungen, von ihrer Trauer
und ihren Ängsten (vgl. Gaudium et spes Nr. 1). An diesem Punkt werden wir glaubwürdig die
frohe Botschaft über die Familie vor(an) zu bringen wissen.“

Also kann es m.E.  nicht nur um eine neue, bessere, zeitgemäßere, verständlichere Sprache
(!) gehen, mit der die Bischofssynode die rigide und festgefahrene Lehre der Kirche bzgl.
Sexualität, Fortpflanzung, Ehe und Familie neu formuliert. Es darf und muss auch um eine
ehrliche Revision gehen – und zwar ihrer Disziplin und (!) ihrer Doktrin. Die Zukunftsfähigkeit
und  Glaubwürdigkeit  der  Kirche  entscheidet  sich  nicht  ohne  Grund  für  viele  unserer
Mitmenschen und Mitchristen gerade auch an dieser Frage.

III.  Ursprünglich  wollten  wir  unser  Kirchweihfest  erst  am  kommenden  Sonntag,  im
Kirchenkalender  der  29.  Sonntag  im Jahreskreis,  begehen.  Von dort  habe  ich  die  Zweite
Lesung in diesen Festgottesdienst übernommen. Chronologisch gesehen fängt das gesamte
Neue Testament mit diesem ältesten Paulus-Brief an, mit dem 1. Brief an die Thessalonicher.
Und dieser wiederum beginnt  – nach einer kurzen Grußformel – mit dem Dank des Apostels,
weil er sieht, was letztlich Gott selbst in dieser kleinen Gemeinde bewirkt hat: 

„Wir danken Gott für euch alle, sooft wir in unseren Gebeten an euch denken; unablässig
erinnern  wir  uns  vor  Gott,  unserem  Vater,  an  das  Werk  eures  Glaubens,  an  die
Opferbereitschaft eurer Liebe und an die Standhaftigkeit eurer Hoffnung auf Jesus Christus,
unseren Herrn … „

Weihbischof Nikolaus Schwertfeger schrieb in einem CiG-Artikel (Nr. 42/2011):

Bei der 3. Europäischen Ökumenischen Versammlung 2007 in Sibiu/Hermannstadt hörte ich
öfter das rumänische Wort multumesc – Danke. Ich rätselte über die Ableitung dieses Wortes,
das  offenbar  nicht  wie  bei  den  anderen  romanischen  Sprachen  vom  lateinischen  gratia
abstammt. Ein Jahr später überraschte mich ein Priester, der sich für die Straßenkinder in
Rumänien einsetzt, mit der Äußerung, das Wort multumesc sei Leitbild seiner Arbeit. Und ich
erfuhr, dass es sich ableitet vom lateinischen multum est – Es ist viel!“

Leicht ist es in der Tat, bei anderen und auch in der Kirche das zu sehen, was wenig, was zu
wenig ist. Deshalb bei allen Defiziten, die wir angesprochen haben, erst recht bei all dem,
was wir an der Basis aber auch an der Spitze der Kirche an Neuem und bewährtem Alten
wahrnehmen: DANKE – Es ist viel!

J. Mohr, St. Vitus und St. Raphael Heidelberg

www.se-nord-hd.de


