Kirchweihpredigt am 12.10.2014: 1 Thess 1,1-5b

Es ist viel

I. Daniel Dareus ist ein international erfolgreicher Dirigent, der sich eines Tages — nach einem
schweren Herzinfarkt — in sein kleines schwedisches Heimatdorf zuriickzieht, wo er zunachst
unerkannt bleibt. Langsam wird er wieder heimisch in diesem Ort, in dem Missbrauch,
Gewalt und Heuchelei verborgen werden unter der Normalitat staatskirchlicher Traditionen.
Sonntagsgottesdienst wie immer, und dazu noch ein schrecklich schrager Kirchenchor. Eines
Tages verschlagt es den Dirigenten in die wochentliche Probe des Kirchenchores, und mehr
aus Mitleid denn aus Uberzeugung beginnt nun das Abenteuer, aus einem miserabel
singenden Chor eine Gemeinschaft zu bilden, die gut singen kann.

Christian Hennecke, ein mittlerweile in Kirchenkreisen viel beachteter Priester und ein Autor,
dem es um innovative Ansatze bzgl. der Zukunft und des Gestaltwandels der Kirche geht, er
deutet in seinem Buch ,Glanzende Aussichten” (Minster 2011) diesen schwedischen
Spielfilm als ein Modell, wie Kirche neu werden, neuwerden kann. Einige von Ilhnen haben
meines Wissens diesen Film bereits gesehen: ,Wie im Himmel“ ist der Titel. 2004 unter der
Regie von Kay Pollak gedreht war dieser Film recht lange hier in Heidelberg zu sehen. Mir hat
er zwar nicht, weil kitschverdachtig, gefallen. Man kann ihn aus besorgter Kirchenperspektive
jedoch und durchaus auch so verstehen:

,Denn darum geht es hier eigentlich: Um das Werden eines Chores, einer Gemeinschaft —
einer ,Kirche’ in der Kirche. Die Musik, die von der himmlischen Partitur auf dieser Erde zu
interpretieren ist, ist jenes ,Wort;, das Communio (christliche Gemeinschaft) stiften kann. In
einer exakten und wunderschén inszenierten Parabel wird hier Chorbildung als
Ekklesiogenesis (Kirche-Werdung, Kirche-Entstehung) beschrieben: Jeder und jede, mag er
noch so krank oder schriig sein, bekommt seinen Platz, ist ein einzigartiger Solist und zugleich
Mitséinger. Keiner ist liberfliissig, jeder ist nétig. Die Freude wdchst und die Gemeinschaft
wdchst, und immer mehr tragen mit ihren Gaben dazu bei. — Und natiirlich kommt es zu
dramatischen Konflikten, die dazu fiihren, dass die traditionelle Kirchengemeinde und ihr
traditioneller Pfarrer diese neue Chorgemeinschaft ablehnt, und sie ihr neues Zuhause bei
diesem schwerkranken Dirigenten findet — als solidarische und tragféhige Gemeinschaft fiir
andere.

Diese neue, existentielle Erfahrung der eigenen Berufung, des eigenen Charismas, der
gemeinschaftsstiftenden und zugleich konflikterzeugenden neuen Gestalt des Miteinanders
miindet in die geradezu himmlische Schluss-Szene. Sie hat einen doppelten Schliissel:
,Singen kann man nicht im Wettbewerb. Man kann nicht gegen andere singen;, sagt der
Dirigent immer wieder. Und das fiihrt zu der himmlischen Szenerie eines internationalen
Gesangwettbewerbs, der eben nicht gegen, sondern mit (!) den anderen in eine himmlische
Schluss-Sinfonie einmiindet ... Und den ersten Ton gibt der Schwdchste, der Behinderte. Der
schwedische Chor wird in Innsbruck ,Zeichen und Werkzeug der Einheit’ (nach Il. Vatikan.
Konzil Kennzeichen der Kirche)

Der zweite Schliissel ist Osterlich: Es ist der Dirigent, der am Ende einer zweiten Herzattacke
auf der Toilette blutiiberstémt stirbt und nur noch (iber einen Lautsprecher mithéren kann,
wie sein Chor die anderen mitreifst, und die himmlische Melodie erklingt ...



Ch. Hennecke deutet also das dramatische Geschehen dieses Spielfilmes — ob gewollt oder
ungewollt — als Inspiration fiir den 6sterlichen Ubergang vom Tod zum Leben der Kirche:

,Es wird sichtbar, dass nach den Auflésungserscheinungen einer Kirche der Moderne nicht die
Substanz verloren gehen muss, sondern neu aufscheinen kann in einer neuen Lebendigkeit ...
Das Pascha der Kirche ist kein harmloses Geschehen, sondern ein zutiefst verstérender und
desorientierender Sterbeprozess, eine kollektive dunkle Nacht gewissermafen, die aber im
Blick auf den gewissen Morgen der Auferstehung gldnzende Aussichten verheifst.” (S. 37/38)

Il. Wo sind wir mit diesem ,,Einstieg” gelandet — heute am Kirchweihfest von St. Raphael? Es
geht ja an Kirchweih gar nicht in erster Linie um den Bau der Kirche, sondern um die Gestalt
der Kirche; wenn Sie so wollen um das Ideal einer Kirche, wie sie Gottes Plan und Jesu
Stiftung entspricht. Heute freilich geht es — und darum haben wir Ch. Hennecke vor einem
Jahr fir einen Besinnungstag zu uns nach Heidelberg geholt — um die Zukunft der Kirche, um
diesen ungeheuren Transformationsprozess, der uns zugemutet wird, uns tatsachlich
yzutiefst verstoren und desorientieren” kann. Da ist es ermutigend, wenn uns gesagt wird,
dass dieser ,Sterbeprozess” in dem Male Osterlich werden kann, wie jeder von uns sich
einbringt mit seinen Gaben und Begabungen — auch wenn das kollidiert mit den
herkdmmlichen Bildern und Erwartungen, die wir mit dem Begriff Kirche und Gemeinde
verbinden. ,,Stadtkirche Heidelberg” wird nur gehen, wenn wir (!) gehen, wenn wir uns in
Bewegung setzen; wenn wir uns einlassen auf eine ,charismenorientierte” Pastoral, die ernst
damit macht, dass jede/r von uns durch Taufe und Firmung befdhigt ist zum Aufbau des
Leibes Christi ist, welcher Kirche heiRt. Dass das Charisma des Dienstes oder des Amtes,
welches durch das Sakrament der Weihe vermittelt wird, unverzichtbar ist und
unverwechselbar bleiben muss, darf Ihr Pfarrer freimitig hinzuftigen.

Wie aber sieht es in Rom aus, wo z.Zt. die auBerordentliche Bischofssynode tagt? Wenn ich
an diesen Spielfilm denke und an die dramatischen Konflikte in diesem schwedischen Dorf
zwischen einem traditionellen, versteinerten kirchlichen Milieu und dem Neuen, Neuartigen,
das durch diesen Dirigenten in die Gemeinde kommt: Wen wundert es, dass es schon im
Vorfeld der Synode zu einem Schlagabtausch, zu einem offenen Streit zwischen
Konservativen und Reformern (unter den Kardindlen) gekommen ist?! Papst Franziskus
scheint dies nicht zu storen:

»Er méchte, dass wieder ein konziliares Klima aufkommt, mit Rede und Gegenrede, ohne die

Angst, die unter den zwei vorherigen Pdpsten herrschte. Jeder soll sich aussprechen dlirfen. Er
will seine Gegner nicht besiegen oder in die Ecke treiben; er will vielmehr, dass alle die Lust
und die Freiheit finden, Vorschldge zu machen und mitzureden. Uber ein solch offenes Klima
will er die katholische Kirche entklerikalisieren. Deshalb sind fiir ihn die Synoden von gréfSter
strategischer Bedeutung.” (Marco Politi: Interview in Publik Forum Nr.18/2014)

Und tatsachlich nahm der Papst-Dirigent kein Blatt vor den Mund, als er in der Predigt beim
Eroffnungsgottesdienst am vergangenen Sonntag sagte: ,Der Traum Gottes (von seiner
Kirche) kollidiert stets mit der Heuchelei einiger seiner Diener. Wir kénnen den Traum Gottes
vereiteln, wenn wir uns nicht vom Heiligen Geist leiten lassen. Der Geist schenkt uns die
Weisheit, die lber das reine Wissen hinausgeht, um grofsherzig in wahrer Freiheit und
demdiitiger Kreativitdt zu arbeiten.”



Schon am Samstagabend in der Vigilfeier gab er den Takt vor, als er in seiner Ansprache
sagte: ,,Um heraus zu finden, was der Herr heute von seiner Kirche erwartet, miissen wir dem
Pulsschlag dieser Zeit unser Ohr leihen und den ,Geruch’ der heutigen Menschen
wahrnehmen, bis wir durchdrungen sind von ihren Freuden und Hoffnungen, von ihrer Trauer
und ihren Angsten (vgl. Gaudium et spes Nr. 1). An diesem Punkt werden wir glaubwiirdig die
frohe Botschaft iiber die Familie vor(an) zu bringen wissen.”

Also kann es m.E. nicht nur um eine neue, bessere, zeitgemaliere, verstandlichere Sprache
(1) gehen, mit der die Bischofssynode die rigide und festgefahrene Lehre der Kirche bzgl.
Sexualitat, Fortpflanzung, Ehe und Familie neu formuliert. Es darf und muss auch um eine
ehrliche Revision gehen — und zwar ihrer Disziplin und (!) ihrer Doktrin. Die Zukunftsfahigkeit
und Glaubwirdigkeit der Kirche entscheidet sich nicht ohne Grund fiir viele unserer
Mitmenschen und Mitchristen gerade auch an dieser Frage.

Ill. Urspringlich wollten wir unser Kirchweihfest erst am kommenden Sonntag, im
Kirchenkalender der 29. Sonntag im Jahreskreis, begehen. Von dort habe ich die Zweite
Lesung in diesen Festgottesdienst bernommen. Chronologisch gesehen fangt das gesamte
Neue Testament mit diesem altesten Paulus-Brief an, mit dem 1. Brief an die Thessalonicher.
Und dieser wiederum beginnt — nach einer kurzen GruRRformel — mit dem Dank des Apostels,
weil er sieht, was letztlich Gott selbst in dieser kleinen Gemeinde bewirkt hat:

LWir danken Gott fiir euch alle, sooft wir in unseren Gebeten an euch denken; unabldssig
erinnern wir uns vor Gott, unserem Vater, an das Werk eures Glaubens, an die
Opferbereitschaft eurer Liebe und an die Standhaftigkeit eurer Hoffnung auf Jesus Christus,
unseren Herrn ... ,

Weihbischof Nikolaus Schwertfeger schrieb in einem CiG-Artikel (Nr. 42/2011):

Bei der 3. Europdischen Okumenischen Versammlung 2007 in Sibiu/Hermannstadt hérte ich
Ofter das rumdnische Wort multumesc — Danke. Ich réitselte (iber die Ableitung dieses Wortes,
das offenbar nicht wie bei den anderen romanischen Sprachen vom lateinischen gratia
abstammt. Ein Jahr spdter (iberraschte mich ein Priester, der sich fiir die Strafenkinder in
Ruméinien einsetzt, mit der AufSerung, das Wort multumesc sei Leitbild seiner Arbeit. Und ich
erfuhr, dass es sich ableitet vom lateinischen multum est — Es ist viel!”

Leicht ist es in der Tat, bei anderen und auch in der Kirche das zu sehen, was wenig, was zu
wenig ist. Deshalb bei allen Defiziten, die wir angesprochen haben, erst recht bei all dem,
was wir an der Basis aber auch an der Spitze der Kirche an Neuem und bewdhrtem Alten
wahrnehmen: DANKE — Es ist viel!

J. Mohr, St. Vitus und St. Raphael Heidelberg

www.se-nord-hd.de



