
1

Predigt am 28.09.2014 (Patrozinium St. Raphael) – Joh 5,1-9
Die Wiederkehr eines Erzengels

I. „Ich betrachtete den Unbekannten und wusste, ich sah den Engel. Die Schönheit in seinem Antlitz zeigte mir
die Tatsachen der Anmut, der Krankheit, der Liebe.“  So steht es zu lesen in dem letztes Jahr erschienenen Buch
„Raphael – Die Wiederkehr eines Erzengels“ von Paul Badde. Der Autor, langjähriger Rom-Korrespondent der
„WELT“,  handelt  allerdings  von  einem höchst  seltsamen „Engel“:  Von  seiner  jüdischen Geburt  an  hieß er
Walter Kahn, lässt sich eines Tages katholisch taufen und nimmt den Namen Raphael an. Er wird aber nicht nur
Katholik, sondern auch Alkoholiker, Menschenfreund und ein veritabler Aussteiger. Paul Badde schreibt, dass
sein Buch eher eine Dokumentation, ein Sachbuch, aber kein Roman sei.  Und tatsächlich beschreiben die
einzelnen Kapitel,  die jeweils eine Person zu Wort kommen lassen, die Walter Kahn gekannt haben: einen
Exzentriker.  Nach  Jahrzehnten  erinnern  sich  diese  Menschen  ganz  widersprüchlich  an  ihn,  der  zwar  als
außergewöhnlicher Mensch lebte – und dennoch für sie „die Wiederkehr eines Engels“ war.

Paul Badde sucht diese Zeitzeugen auf, die ihm erzählen, wie sie Walther Kahn und später Raphaël begegnet
sind  und  wie  sie  ihn  als  Menschen  erlebt  haben.  Dabei  muss  der  Autor  das  Gedächtnis  seiner
Gesprächspartner strapazieren, denn so viele Jahrzehnte nach dem Tod von Raphaël erinnert man sich nicht
mehr so leicht. Er sah es als seine Pflicht an, sich der mühsamen  Arbeit zu unterziehen, die gewonnenen
Aussagen so zu formulieren, dass so etwas wie eine Biografie entstehen konnte. Und dies gelang ihm durchaus
– zwar nicht „meisterhaft“, wie in einer Rezension zu lesen ist, aber durchaus überzeugend: Von Kapitel zu
Kapitel wird der Leser mehr und mehr hineingenommen in das scheinbar so verkorkste Leben des Walter alias
Raphaël Kahn. Und es ist spannend, wie Badde jedem dieser Zeugen seine je eigene Interpretation lässt. Er
nimmt  nichts  weg.  Das  Leben  von  Raphaël  nimmt  daher  immer  deutlichere  Konturen  an.  Raphael  stirbt
schließlich mit dreißig Jahren; seine Trunksucht war ein bewusster Selbstmord auf Raten. Als er sich bekehrte
und aufhörte zu trinken, war es zu spät!

Man  fragt  sich  unwillkürlich:  Worauf  will  uns  der  Autor  mit  einer  derartigen  quasi-dokumentarischen
Lebensbeschreibung aufmerksam machen? Paul Badde schreibt im ersten Kapitel nämlich von sich selbst und
seiner Familie. Offenbar hat diese Geschichte mehr mit ihm zu tun, als es zunächst den Anschein hat. Walther
Kahn wurde – wie bereits erwähnt -  erst später zum Raphael. Er war gläubig geworden und suchte fortan stets
sein Glaubenswissen zu vermehren. Und er war vor allem ein absolut selbstloser Mensch. - Offenkundig gibt es
Bezüge zwischen dem Autor  und seiner  Hauptfigur!  Wie Walther  Kahn,  so hatte auch Paul  Badde seinen
Kinderglauben verloren. Er verließ sein Elternhaus und war ohne Glauben. Viel später erst merkte er, dass er
dennoch auf  der Suche war.  Es war die Suche nach dem ewig Gültigen und Wahren, nach dem Schönen,
letztlich nach Gott. Schließlich fand er wieder zum Glauben seiner Kindheit zurück. - Wie dem auch sei: Dieses
Buch gibt eine eigenwillige Antwort auf die altbekannte Frage, ob es so etwas wie Engel überhaupt gibt. Und
dies ist die Antwort:

Ja es gibt sie – es gibt sie immer noch, wenn auch oft genug so, dass sie in Menschengestalt erscheinen. Denn
das ist das eigentlich Engelhafte an Walter Kahn, der sich eines Tages den Namen Raphael zulegte, nachdem er
gläubig  geworden war:  Er  nimmt  es  ganz  wörtlich  und macht  es  zu  seiner  Lebensmaxime:  „ Was ihr  den
Geringsten  meiner  Brüder  getan  habt,  das  habt  ihr  mir  getan.“   (Mt  25,40)  Er,  der  von  Hause  aus  sehr
wohlhabend ist, erträgt es nicht, dass seine satten Mitchristen an den Ärmsten der Armen, den Ausgegrenzten
und Vernachlässigten achtlos vorüber gehen. Als lebender Vorwurf öffnet er sein Heim für die „armen Teufel“,
die Obdachlosen und „Penner“. Er lässt sie bei sich übernachten, und ein Topf Suppe steht immer für sie bereit.
Ja, er wird gleichsam einer von ihnen, wenn ihm selbst die Rückkehr in eine bürgerliche Existenz missglückt
und er schließlich den elenden Tod eines Trinkers stirbt.

II. Auch in diesem Jahr fällt unser Kirchenpatrozinium auf den sog. CARITAS-Sonntag. In allen Gemeinden soll die
Verpflichtung zur Diakonie als einem Wesenszug der Kirche;  soll die „Caritas“ als organisierte Nächstenliebe neu
in  unser  (Pflicht)-Bewusstsein  gerückt  werden.  Mitten  in  unserer  Gesellschaft,  in  der  „Kommunikation“  die
anscheinend alles beherrschende Größe ist, und nahezu jeder mit einem „Handy“ ausgestattet ist, leiden immer



2

mehr Menschen darunter, dass sie ausgeschlossen sind von der wichtigsten Form der Kommunikation, von der
unmittelbaren Begegnung von Mensch zu Mensch. Es gibt eine soziale Kälte in unserer Gesellschaft, die noch
zunehmen wird - wenn wir uns nicht dagegen wehren, dass Menschen nur etwas wert sind, wenn sie produzieren
oder konsumieren. Dass auch in unseren großen und immer unübersichtlicher werdenden „pastoralen Räumen“
nicht  nur  alte  und  kranke  Menschen vereinsamen,  darf  uns  nicht  gleichgültig  lassen.  Wir  sollten  uns  heute
vornehmen,  wieder  mehr  darauf  zu  achten,  wenn  ein  Mitchrist/Mitmensch  längere  Zeit  nicht  mehr  in  der
Gemeinde oder im Gottesdienst auftaucht, und uns diskret erkundigen, woran das liegt; ob und wie wir helfen
können. Jedenfalls können wir nicht ungerührt hier „communio“ feiern und zur Heiligen „Kommunion“ gehen,
solange Menschen vergessen oder nicht beachtet werden, obwohl sie neben uns, mitten unter uns leben: Es gibt
sie: Menschen - alte und junge, Kinder und Erwachsene, Kranke und Gesunde, Bedürftige, aber auch Begüterte -
die tatsächlich und mit dem heutigen Evangelium gesprochen,  „keinen Menschen“ haben, der nach ihnen sieht
und sie dorthin „trägt“, wo Verständnis und Hilfe, ja Heilung zu finden ist. 
„Mutterseelenallein“, wie unsere Muttersprache sagt, war dieser gelähmte Mann im eben gehörten Evangelium, -
bis er in Jesus einen Menschen, den Menschen schlechthin, gefunden hat, der sich seiner annahm und ihn jene
Erfahrung  machen  ließ,  die  im  Namen  unseres  Kirchenpatrons  zum  Ausdruck  kommt:  „Gott  heilt“,  so  wird
„Raphael“ gewöhnlich aus dem Hebräischen übersetzt. Gott heilt!: Dies bleibt jedoch für unsere Mitmenschen so
lange eine fromme, eine unbewiesene Behauptung, wie der Nachweis, wie die Erfahrung fehlt, dass der Glaube
an  Gott  heilend  und  nicht  krank  machend,  befreiend  und  nicht  bedrückend  ist,  gesprächsbereit  und
menschenfreundlich macht, und nicht – wie leider viel zu oft - borniert und menschenverachtend werden lässt.
Vermutlich wird es so sein: Erst wenn wir selber solche Erfahrungen mit dem Glauben an Gott gemacht haben,
können wir wirksam anderen helfen, mit den heilenden Kräften des Glaubens in Berührung zu bringen.

Es gibt ein altmodisches, aber anrührendes Gedicht von  Wilma Klevinghaus.  Lassen wir uns am Fest unseres
Kirchenpatrons, des Hl. Erzengel Raphael, mit diesen Versen ermutigen, uns von Gott neu als seine hilfreichen
Boten – griechisch: angelos/Engel -  in Dienst nehmen zu lassen.

Nicht auf Flügeln der Winde schweben die Engel daher.
Sie gehen auf irdischen Füßen. Und manchmal seufzen sie schwer.

Sie tragen gewöhnliche Namen und Gesichter wie unsereins.
Von göttlichen Herrschaftszeichen tragen sie sichtbar kein’s.

Willst einen Engel du sehen, blick dir zur Seite nur:
Wo Menschen sich liebend verströmen, triffst du der Engel Spur.

Vielleicht bist du selber einer, durch den Gott zu den Menschen spricht,
und gehst deinen Weg zwischen ihnen – segnend und weißt es nicht.

J. Mohr, St. Vitus und St. Raphael Heidelberg
 (www.se-nord-hd.de)


	Sie gehen auf irdischen Füßen. Und manchmal seufzen sie schwer.
	Vielleicht bist du selber einer, durch den Gott zu den Menschen spricht,

