
1

Predigt am 20.07.2014 (16. Sonntag Lj. A): Mt 13,24-30

Der Teufel und der liebe Gott
I. Ein kleiner Junge fragte seine Mutter, was es eigentlich mit dem Teufel auf sich habe.

 „Weißt Du“, begann sie, „vor unvorstellbar vielen Jahren war der Teufel der beste, der
edelste, der klügste und wohl auch der mächtigste unter den Engeln Gottes. Er übertraf
alle anderen Engel an Treue in seinem Dienst. Sein Name allein sagte schon aus, wer er
war: Luzifer, d.h. Lichtträger.

Eines Tages entschloss sich Gott, die Welt zu erschaffen und er zog dabei Luzifer zu
Rate. Doch der war ganz und gar nicht damit einverstanden und verweigerte fortan
Gott seine Dienste.“
„Das versteh‘ ich nicht“, sagte der kleine Junge. „Wieso war Luzifer dagegen?“

„Nun,  so  genau weiß  ich  das  auch nicht“,  antwortete  die  Mutter.  „Doch man sagt,
Luzifer hätte geahnt, dass mit der Schöpfung der Welt auch viel Leid und viel Böses
entstehen würde: Mit all dem Guten auch das Böse, mit dem Glück auch das Leid, mit
dem Schönen auch das Schreckliche. Luzifer wollte nur Licht, nicht auch den Schatten.
Er wollte keine Welt,  wie wir  sie kennen, -  wie wir  sie fürchten und lieben. Und so
beschloss er, als Teufel alles Böse in der Welt mit Stumpf und Stiel auszureißen und zu
vernichten. Und auf diese Weise richtet er bis auf den heutigen Tag nichts als Unheil
und Zerstörung an.“

Eine merkwürdige Geschichte, wo wir doch gewohnt sind, wenn überhaupt, den Teufel
als Verursacher, nicht aber als den Feind des Bösen zu verstehen. Und doch steckt in
dieser Verfremdung eine tiefe Wahrheit, der dieser kleine Junge auf seine eigene Art und
Weise auf die Spur gekommen ist. Denn so geht die Geschichte weiter:

Lange war der Junge ganz still.  Dann kam seine Schlussfolgerung,  und er  sagte zu
seiner  Mutter:  „Du meinst  also,  dass  der  liebe  Gott  mit  dem Bösen  besser
umgehen kann als der Teufel?“
II. Diese  Geschichte  und  die  Erkenntnis  des  kleinen  Jungen  sind  für  mich  wie  ein
Schlüssel zum Verständnis dieses Gleichnisses Jesu vom Unkraut im Weizen. Er spricht
ja  vom  Wachsen  des  Reiches  Gottes  in  dieser  Welt:  Keine  Frage:  Was  dem
entgegensteht, was Gottes Reich behindert und aufhält, ist das Böse! Und woher es
kommt,  wird  ohne  Umschweife  beim Namen  genannt:  „Das  hat  ein  Feind  von  mir
getan“, sagt der Gutsherr, als ihm berichtet wird, dass auf dem Weizenfeld Unkraut zum
Vorschein gekommen ist. - Es ist übrigens nicht jenes Unkraut gemeint, das anderswo
sehr schön und nützlich sein kann. Es ist der giftige Lolch gemeint, der dem Weizen zum
Verwechseln ähnlich sieht. Dieses Tollkraut verbindet sich schon in der Erde mit den
Wurzeln des Weizens und umschlingt sie, so dass man fast zwangsläufig beim Jäten des
giftigen Unkrauts auch den Weizen ausreißen würde.

Wenn man dies weiß, beginnt das Gleichnis ganz neu zu sprechen: So ist das mit dem
Bösen, das dem Guten oft zum Verwechseln ähnlich sieht. Wenn wir es erkennen, ist es
meist zu spät, und wenn wir daran gehen, es zu bekämpfen, machen wir oftmals alles
(!) kaputt – wie der Teufel in unserer Geschichte, der nichts als Unheil anrichtet in seiner
Wut und seinem Bestreben nach klaren Verhältnissen. Gott aber kann besser mit dem
Bösen  umgehen.  Obwohl  ER  es  früher  wahrnimmt,  spricht  er  mit  den  Worten  des
Gutsherrn in Jesu Gleichnis: „Lasst beides wachsen bis zur Ernte. Dann werde ich zu den
Arbeitern  sagen:  Sammelt  zuerst  das  Unkraut  und bindet  es  in  Bündeln,  um es  zu
verbrennen. Den Weizen aber bringt in meine Scheunen.“
Es  ist  der  vergessene  und  leider  aus  der  Kirche  (hin)ausgetretene  Eugen
Drewermann, dem wir die eingangs erzählte Geschichte vom Teufel und dem lieben
Gott  verdanken.  Er  berichtete  vor  Jahren  in  der  Wochenzeitschrift  „Christ  in  der
Gegenwart“, wie ihm als Kind seine Mutter mit diesem Märchen die Tragödie zu erklären
versuchte, dass in allem Guten auch das Böse mit im Spiel ist, und dass wir „höllisch“
aufpassen  müssen,  mit  dem  Bösen  nicht  auch  das  Gute  auszurotten.  Über  die
Quintessenz  dieses  Märchens  –  eben,  dass  Gott  mit  dem Bösen besser  umzugehen
versteht als der Teufel – war schließlich Folgendes zu lesen:



2

„Ich  kann  nicht  sagen,  dass  diese  Lehre  im Katechismus  steht,  aber:  Je  länger  ich
darüber nachdenke, desto weiser und vernünftiger kommt sie mir vor. Es mag viele
kleine und große Übel in unserer Welt  und in unserem eigenen Herzen geben,  und
vieles, was aus Gedankenlosigkeit, Nachlässigkeit, Unwissenheit und vielleicht auch aus
bösem Willen herrührt. Kein Unheil wütet indessen in der menschlichen Geschichte so
dämonisch, so furchtbar und grausam wie der fanatische Wille zum bedingungslosen
Guten;  wie  dieses  düstere  Bestreben,  die  Welt  von  allem  Negativen,  von  jedem
Schatten, von jeglichem Bösen rein zu fegen.“
III.  So schnell kann also das Gute in sein Gegenteil umschlagen. Wer das Unkraut mit
Stumpf und Stiel ausrotten will, schadet auch dem Weizen. Und warum ist das so? : Weil
das Gute vom Bösen eben nicht hermetisch getrennt ist! Weil das Böse dem Guten oft
zum Verwechseln ähnlich sieht! Weil sich das Böse auf diabolische Weise als das Gute
zu tarnen versteht!

Auf die bange und bohrende Frage, warum Gott nicht energischer gegen das Böse in der
Welt vorgeht, gibt uns Jesu Gleichnis deshalb zur gewiss vorläufigen Antwort: Das Böse
wird deshalb nicht ausgerottet, weil sonst auch das Gute bedroht ist, zu sehr ist es in
dieser Welt und in unserem eigenen Herzen verwoben und vermischt mit dem Bösen.
Wir  müssen demnach lernen,  mit  dieser  Unübersichtlichkeit  zu  leben.  Wer  absolute
Eindeutigkeit,  wer  Licht  ohne  Schatten  will  –  wie  der  Teufel  in  unserer
Eingangsgeschichte – der läuft Gefahr, nur neues Unheil anzurichten.
Und in der Tat: Es war und ist die bornierte Vorstellung vom Nur-Reinen, Nur-Edlen, Nur-
Guten  –  der  eigenen  Überzeugung,  der  eigenen  Religion,  der  eigenen  Kultur,  der
eigenen  Rasse  -,  die  andere  Menschen,  andere  Völker,  andere  Kulturen  zu
Minderwertigen,  zu „Untermenschen“,  zu „Unkraut“ erklärt  hat.  Das Unwort  von der
„ethnischen Säuberung“, das in den kranken Hirnen von radikalen Nationalisten in aller
Welt   herumgeistert:  Entspringt  es  nicht  haargenau dieser  dämonischen Sucht nach
Eindeutigkeit und Übersichtlichkeit, so als ob ganz klar wäre, wer die Bösen und wer die
Guten sind, was „Unkraut“ und was „Weizen“ ist. Oder denken wir an die islamistischen
Fanatiker und „Gotteskrieger“, für die unsere westliche Zivilisation voller „Unkraut“ ist,
das es zu vernichten gilt ohne Rücksicht auf Verluste.
Vergessen und verdrängen wir dabei nicht, wie sehr die Sucht nach klaren Verhältnissen
auch in der Christenheit  schon ihr Unwesen getrieben hat:  Die düsteren Kapitel  der
Kirchengeschichte und der Religionskriege,  die  Inquisition und die  Kreuzzüge.  Es  ist
immer wieder diese unselige Vorstellung von absoluter Wahrheit und uniformer Einheit
im Glauben, die Andersartige und Andersgläubige zu Hexen und Ketzern erklärt  und
daraus die Berechtigung zu ihrer Vernichtung abgeleitet hat. Was hier im Namen Gottes
Teuflisches geschehen ist und bisweilen bis auf den heutigen Tag geschieht, lässt uns
einmal mehr darüber erschrecken, wie wenig Jesu Wort und Warnung im Gleichnis vom
Unkraut im Weizen in der Christenheit beachtet worden ist.

„Lass beides wachsen bis zur Ernte!“ –  Viel  Geduld und Gottvertrauen gehört dazu,
diesen Rat des Evangeliums zu beherzigen und Gottes Urteil nicht vorzugreifen. Aber es
bleibt uns wahrscheinlich keine andere Wahl! Alles andere birgt in sich die Gefahr der
Anmaßung und der  maßlosen Selbstgerechtigkeit.  Gott  kann besser  mit  dem Bösen
umgehen als der Teufel! Geduld vermag mehr als Gewalt! Das haben wir mit Hilfe des
heutigen  Evangeliums  zu  lernen,  um  die  nötigen  Konsequenzen  für  unser  eigenes
Denken und Verhalten daraus zu ziehen.

J. Mohr, St. Vitus und St. Raphael Heidelberg
www.se-nord-hd.de


