
Predigt am 6.07.2014 (14. Sonntag Lj.A) – Mt 11,25-30

Leichte Last

I.: „Nichts ist ohne sein Gegenteil wahr!“ Ich bin ein großer Freund dieses Wortes. Lange
Zeit war ich der Meinung, dass es von Martin Walser stammt. Aber auch dieser zitiert es nur.
Hermann Hesse ist der „Urheber“ dieses nur auf den ersten Blick paradoxen, um nicht zu
sagen:  agnostischen  Wortes.  Es  hilft  mir  nicht  zuletzt,  mit  den  Kontrasten  und
Widersprüchen in der Gottesrede und Gotteserfahrung der Bibel, zumal in den Evangelien
des Neuen Testamentes, zurechtzukommen: Sätze voller Zärtlichkeit und Erbarmen stehen
neben  harten  Gerichtsworten  und  unnachgiebigen  Forderungen.  Wir  kennen  die  herben
Nachfolgeworte Jesu:  „Wer Vater oder Mutter mehr liebt als mich, ist meiner nicht wert...“
und  immer  neu  müssen  wir  uns  auseinandersetzen  mit  einem  Jesus,  der  harte  und
einschneidende Forderungen stellt. Wenige Verse später im Matthäus-Evangelium – dieser
wunderbare „Heilandsruf“ – wie ihn die Bibelgelehrten nennen: „Kommt alle zu mir, die Ihr
mühselig  und beladen seid;  ich will  euch erquicken...“ Auch solche Worte Jesu sind nur
zusammen mit ihrem Gegenteil wahr, denn nur beides zusammen bewahrt uns davor, uns
einen  handlichen  Jesus  zurechtzudenken,  und  uns  aus  dem  Evangelium  nur  das
auszusuchen, was uns gerade in den Kram passt. 

II.  Wenn uns das ein wenig klar geworden ist, können wir dankbar zur Kenntnis nehmen,
dass von unserem heutigen Evangelium tatsächlich Ent-lastung, ja Entspannung ausgeht.
Und  das  brauchen  wir  dringend,  wo  wir  ja  auch  zum Gottesdienst  mit  all  unseren  Be-
lastungen  und  Sorgen  kommen.  Wir  können  und  wir  sollen  sie  nicht  draußen  lassen,
vielmehr mit (!) ihnen zur Ruhe kommen bei dem, der spricht:  „Kommt alle zu mir, die ihr
euch plagt und schwere Lasten zu tragen habt. Ich will Euch Ruhe verschaffen.“

„Ich will Euch Ruhe verschaffen“ - Das ist etwas anderes als die genervte Bemerkung: „Lass
mich in Ruhe!“ Wer auch im Gottesdienst nur in Ruhe gelassen werden will, ist fehl am Platz.
Hier geht es um etwas anderes! 

Sören Kierkegaard, der große dänische Denker, meinte sogar: Hier in diesem Heilandsruf
gehe es um die Mitte des ganzen Evangeliums! In der Einladung an die Mühseligen und
Beladenen sah er das kristallene Zentrum der ganzen Verkündigung Jesu. Kierkegaard sagt
sogar: „Selbst wenn der historische Jesus dieses Wort nie gesprochen hätte, wenn also die
spätere Forschung erweisen sollte, dass ihm dieses Wort von der Urgemeinde in den Mund
gelegt  worden sei,  es wäre dennoch das eigentliche Wort  seines Lebens,  seine mit  der
ganzen Existenz ausgedrückte Aussage. Denn man könne ja nicht nur mit Worten, sondern
auch mit seinem Verhalten, mit seiner ganzen Existenz gestikulieren und reden, und darum
hätte Jesus mit allem, was er tat und sagte, dies gemeint: 'Kommt her zu mir, ihr Bedrückten
und  Bedrängten,  ich  will  euch  aufatmen lassen!‘“  (Nach:  Eugen Biser,  Predigten  zum
Lesejahr A, Düsseldorf 1995)

„Ich will euch aufatmen lassen“, so wird in manchen Bibelübersetzungen – für meine Begriffe
– besser übersetzt. „Ich will euch Ruhe verschaffen...“, kann missverstanden werden. Jesus
will  uns  keinen  „Tranquilizer“  verabreichen,  sondern uns aufatmen lassen  in  all  unseren
Belastungen und Sorgen – selbst unter seinem „Joch“, von dem er freilich auch gesprochen
hat:  „Nehmt mein Joch auf euch und lernt von mir,  denn ich bin gütig und selbstlos von
Herzen!“

III. Dieses Wort vom „Joch“ taucht ziemlich unvermittelt auf. Wir kennen keine Parallelen zu
diesem Wort in den anderen Evangelien. Wie also ist es zu verstehen?

Viele Menschen heute wissen gar nicht mehr so genau, was ein „Joch“ (lateinisch iugum) ist,
oder wie man früher Ochsen und – in Ausnahmefällen – auch Pferde in ein Joch spannte.
Die Menschen Palästinas zur Zeit Jesu stöhnten unter dem drückenden „Joch“ der Römer.
Dieses sieggewohnte und herrschsüchtige Volk hatte sich eine besonders feinsinnige Geste
zum Zeichen der Unterwerfung, der Unterjochung besiegter Völker ausgedacht: Es war eine
dem Joch an der Wagendeichsel nachempfundene, aus Speeren errichtete Pforte, durch die
unterworfene  Truppen  zur  Demütigung  hindurchgehen  mussten.  Dieses  Sklavenjoch  der

1



Römer hatten die Juden vor Augen, wenn sie auf den Messias hofften, der „das drückende
Joch und den Stock des Treibers zerbricht“, wie es in der berühmten Stelle bei Jesaja (9,3)
heißt, die wir alljährlich in der Christmette an Weihnachten hören.

Wenn Jesus  also  von  seinem „leichten  Joch“  spricht,  dann  will  er  beides  sagen:  Seine
Nachfolge  ist  kein  Spaziergang,  sondern  bedeutet  durchaus,  dass  wir  uns  „einspannen“
lassen für seinen Auftrag und im Dienst an den Menschen. Dies ist mit Mühe und Verzicht,
mit Anstrengung und Arbeit verbunden. Und doch überfordert es uns nicht, weil ER selber
uns tragen hilft und seine Last uns wachsen und reifen lässt. Sein Joch „drückt nicht“, weil es
uns  mit  IHM  zusammengebunden  hat.  Mit  ihm  zusammen  tragen  wir  das  Joch  des
Evangeliums.  „Coniugium“  ist  neben  „matrimonium“  das  lateinische  Wort  für  Ehe:
Zusammenjochung müsste man eigentlich übersetzen. Zwei Menschen sind verbunden, um
miteinander  die  Lasten  des  Lebens  zu  bewältigen.  Jesus  selbst  ist  es,  mit  dem  wir
zusammengespannt wurden bei unserer Taufe. Immer wieder haben Christen, die mit Jesus
und in seiner Nachfolge die Last und die Lasten ihres Lebens auf sich genommen, sie aus
Gottes Hand angenommen haben, die Wahrheit jener orientalischen Geschichte erfahren,
die ich Ihnen jetzt zum Schluss noch erzählen möchte. Mit dem „Joch Christi“ wurden sie zu
aufrechten Menschen, obwohl sie ihren Rücken beugen und mit schweren Lasten, ja großen
Belastungen leben mussten. So also heißt es in einem orientalischen Märchen:

„Ein böser Mensch konnte nichts Schönes und Gesundes sehen und war voller Missgunst
gegen alles, was blühte und gedeihte. Als er in einer Oase einmal einen jungen Palmbaum
in bestem Wuchse fand, nahm er einen schweren Stein und legte ihn der jungen Palme
mitten in die Krone. Mit einem hämischen Lachen ging er weiter, fest davon überzeugt, dass
die Palme zu einem Krüppel würde.

Was wundert es, dass die junge Palme die schreckliche Last loszuwerden versuchte? Doch
sie schüttelte  und bog sich vergebens.  Und so begann sie,  sich tiefer  in  den Boden zu
krallen, bis ihre Wurzeln verborgene Wasseradern erreichten. Diese Kraft aus der Tiefe und
die Sonnenglut aus der Höhe ließen sie zu einer königlichen Palme werden, die alle anderen
überragte und auch den schweren Stein hochzustemmen vermochte..

Nach Jahren kam der  böse Mensch  wieder,  um sich  am Krüppelbaum zu  erfreuen.  Da
senkte die größte und kräftigste Palme ihre Krone, zeigte den schweren Stein und sprach:
„Ich muss Dir danken: Deine Last hat mich stark gemacht!“

Muss ich hinzufügen, dass uns Gott seine Lasten nicht aus böser Absicht auferlegt und dass
Jesu Joch uns nicht quälen will? Dass wir jedoch daran wachsen und zu tieferen Wurzeln
kommen können und dass uns die „Kraft aus der Höhe“ dabei behilflich ist, das ist für mich
die Wahrheit und Weisheit dieser Geschichte und damit ein Schlüssel zum Verständnis des
heutigen Evangeliums.

J. Mohr, St. Vitus und St. Raphael HD 

www.se-nord-hd.de

2


