
Predigt am 19.04.2014 (Osternachtfeier) – Mt 28,1-10
Das ist heute

I. „Surrexit  Christus hodie,  halleluja!  –  Heute  ist  Christus auferstanden,  halleluja!“ So
haben wir eben gesungen. Das ist eine kühne, eine unerhörte Behauptung der Kirche. Sie ist
tatsächlich wörtlich gemeint und wörtlich zu nehmen! Heute! -  Ich weiß, liebe Gemeinde! Viele
von uns haben schon Mühe genug, zu glauben, dass es damals geschah, dass er damals (!)
auferstanden  ist.  Jetzt  auch  noch:  Heute!?   Wie  kann  man  nur  auf  so  etwas  Abwegiges
kommen?

Eigentlich  ist  es  ganz  einfach.  Wir  müssen  nur  anerkennen,  dass  die  Auferstehung  des
Gekreuzigten kein Ereignis in Raum und Zeit ist!  Gott (!) hat an ihm gehandelt, und was ER tut,
ist immer gegenwärtig, sogar allgegenwärtig. Dies ist der Kern der christlichen Mysterien. Alles,
was zu unserem Heil  geschah,  geschieht  hier  und jetzt.  „Das Geheimnis der Erlösung heißt
Erinnerung!“ Das weiß schon „das Volk“, das Gott „als erstes zu seinem Eigentum erwählt“ hat,
wie  es  in  der  Karfreitagsfürbitte  für  die  Juden  heißt.  In  dieser  biblisch-jüdischen
Glaubensgewissheit  stehen  wir,  wenn  in  der  altehrwürdigen  Liturgie  der  Kirche  „Memoria“
gefeiert  wird.  Dann  geschieht  nicht  einfach  nur  „Erinnerung“,  sondern  zugleich
„Vergegenwärtigung“. Heute (!) wird Gegenwart, was damals verborgen geschah und was sich
dereinst vor aller Augen vollenden wird. In der Kraft des Heiligen Geistes treten wir gleichsam
heraus aus Raum und Zeit und hinein in die Welt Gottes, die wir Ewigkeit, Himmel, Herrlichkeit
nennen.

„Die  souveräne  Missachtung  jeglicher  Chronologie ist  ein  zentrales  Element  der
Osternachtfeier.  Von  Anfang  bis  Ende  durchzieht  sie  das  Motiv  einer  aller  Zeitebenen  und
Ortsunterschiede aufhebenden Gegenwärtigkeit.“ So stand es vor Jahren in der FAZ  (Ostern
2001) zu lesen.  Ein Riesenartikel des Staunens über das „Gesamtkunstwerk“ der katholischen
Osternachtliturgie. Tatsächlich: Alles Handeln Gottes – in Vergangenheit und Zukunft – soll als
lebendige Gegenwart erlebt und gefeiert werden. Alles geschieht „heute“ und „in dieser Nacht“:
Die  ersten Tage der  Schöpfung,  die  Befreiung  der  wehrlosen  Hebräer  aus der  Knechtschaft
Ägyptens, die Befreiung des Gekreuzigten aus dem Tod. Seine Auferweckung geschieht jetzt in
dieser Stunde. Sie ist nur vergleichbar mit der „creatio ex nihilo“ – mit der Schöpfung, mit der
Erschaffung aus dem Nichts! 

II. Wovor  haben  wir  wohl  mehr  Angst  als  davor,  dass  wir  in  unserem  Tod  in  das  alles
verschlingende Nichts fallen, in die absolute Finsternis, in die Nacht, die kein Tag mehr ablöst?!
Mit unserem Verstand stoßen wir hier an eine unüberwindliche Grenze. Deshalb ist die Feier der
Osternacht eine einzige Zeichenpredigt! Das unfassbare Geheimnis der Auferweckung Christi
von den Toten: Kann es uns besser, eindringlicher verkündet werden als mit diesem geradezu
archetypischen   Erlebnis,  dass  die  brennende  Osterkerze  in  die  völlig  dunkle  Kirche  hinein
getragen wird, wo sich ihr Licht ausbreitet und schließlich den ganzen Raum erleuchtet? Vor
allen geschichtlich gewachsenen Riten und überkommenen Zeichen steht diese Grundsymbolik,
die  die  innere  und  äußere Welt  des  Menschen  erreicht.  Ich  meine die  für  jeden  Menschen
erfahrbare Wirklichkeit von Licht und Finsternis, den Kontrast von Tag und Nacht, von Hell und
Dunkel.  Das  ist  es,  was  der  alljährlichen  Osternachtfeier  ihre  eigentliche  Dynamik  und
Dramaturgie verleiht.

Was wir als Dunkelheit und Licht erleben und was in uns und um uns ständig miteinander ringt
und ineinander übergeht, - das wurde im eben gehörten Osterevangelium „Furcht und Freude“
genannt. Oder ist es uns vielleicht gar nicht aufgefallen, dass das die Reaktion der Frauen auf
die Botschaft  des Engels  war?:  „Sogleich  verließen sie das Grab und eilten voll  Furcht  und
Freude zu seinen Jüngern, um ihnen die Botschaft zu verkünden.“ - Furcht und Freude, Licht
und Dunkel, Zustimmung und Skepsis  – beides erfüllt uns in dieser Feier, da wir noch nicht
so recht wissen, ob wir auch wirklich aus vollem Herzen „Halleluja“ singen dürfen. Vierzig Tage
lang hat die Kirche auf das Halleluja verzichtet, um diesen Osterjubel in der Osternacht erneut in
unseren Mund zu legen. Ich weiß nicht, wie es Ihnen geht, liebe Gemeinde: Mir (!) geht es nicht
so leicht von den Lippen. Ein sog. Halleluja-Christentum – wie es nicht nur in so manchen sog.
Freikirchen praktiziert  wird  -  ist  mir  sogar  zuwider!  Furcht  und Freude – ja,  das ist  es,  was
unseren Osterjubel zugleich freudig und verzagt klingen lässt.



III. Oder  können wir  heute Nacht  verdrängen und vergessen machen,  wieviel  Finsternis  und
Furcht uns umgeben?  Wir feiern Ostern, wir singen Halleluja, obwohl viele von uns um einen
geliebten Menschen trauern. Wir feiern Ostern, obwohl viele Menschen schwer erkrankt sind und
mit dem Tode ringen. Wir singen unsere Osterlieder, obwohl Bosheit und Unverstand die Welt zu
regieren  scheinen.  Wir  können  und  dürfen  auch  in  dieser  Osternacht  die  Augen  nicht
verschließen vor den Bildern des Elends,  der Kriege und Katastrophen.  Wir dürfen sie nicht
überspielen – die Tragödien in unseren Ehen und Familien und all die sozialen Probleme, die uns
in  unserer  Gesellschaft  über  den Kopf  zu  wachsen  drohen.  Auch  nicht  die  Resignation  und
Ratlosigkeit in unserer Kirche und den lautlosen Auszug so vieler aus unseren Gemeinden. Der
neue, so unkonventionell auftretende Papst, Franziskus mit vielsagendem Namen, er ist wahrhaft
ein Lichtblick in einer verdüsterten Kirche. Doch auch er kann den tiefen Kulturbruch und die
wachsende Säkularisierung nicht aufhalten. Wir dürfen ihn nicht überfordern; er kann nicht alles
reparieren, was in  den letzten Jahren alles schief gelaufen ist  unter seinen Vorgängern.  Der
Zustand der Kirche(n) ist, zumindest hierzulande, wahrhaftig desolat- zu deutsch: trostlos!

Und dennoch feiern wir Ostern! Was gibt uns das Recht dazu und macht es uns zur Christen-
Pflicht? Die Antwort gibt die brennende Osterkerze und das Licht, das von ihr in unsere Reihen
gelangt ist. Die Antwort lautet: Weil Gott mit der Auferweckung des Gekreuzigten etwas in Gang
gesetzt und auf den Weg gebracht hat, das nicht mehr aufzuhalten ist. Noch einmal: Was wir an
jedem Osterfest feiern, ist kein Ereignis der Vergangenheit. Es ist leuchtende Gegenwart und
strahlende Zukunft, was wir „heute“ (!) der Welt verkünden und bezeugen.

Der große Theologe Karl Rahner hat dafür ein treffendes Bild gefunden:

„Wenn jemand die lange Zündschnur für eine ungeheure Explosion schon angezündet hat, aber
noch wartet auf die Explosion, die mit unheimlicher Sicherheit eintreten wird, - dann sagt gewiss
keiner, das Anbrennen der Zündschnur sei ein Ereignis der Vergangenheit.“ 

Ja,  so  ist  es,  liebe  Gemeinde!:  Der  „Funke  aus  des  Grabes  Stein“ (Exultet-Lied),  die
Auferstehung unseres Herrn hat  die Zündschnur  gezündet.  Durch die  Jahrhunderte hindurch
sehen wir sie brennen. Vergeblich waren alle Versuche, sie zu ersticken und zum Erlöschen zu
bringen. Ostern proklamiert einen Anfang, der schon über die fernste Zukunft entscheidet. „Das
Leben hat besiegt den Tod. Der Herr ist auferstanden!“ (Es ist ein Jammer, dass sich dieses
herrliche Osterlied „Nun freue dich, du Christenheit“ im neuen „Gotteslob“ nicht mehr findet! Das
neue Gesangbuch hat – bei allen Stärken – auch ganz große Schwachstellen!)

Also:  Was  sich  an  Dunkelheit,  an  Lebensbedrohung  und  Sinnlosigkeit  auch  noch  so  wild
gebärdet,  es  ist  doch  bloß  das  Aufbäumen  eines  bereits  geschlagenen  Verlierers.  In  der
Ostersequenz des Ostertages heißt es martialisch: „Mors et vita  duello conflixere mirando – Tod
und Leben sie kämpften unvergleichlichen Zweikampf;  dux vitae mortuus regnat  vivus – der
Fürst des Lebens, der tot war, er  herrscht nun, weil er lebt!“ 

An diesem endgültigen, irreversiblen Sieg Gottes über die Mächte des Todes haben wir Anteil
seit unserer Taufe. Hineingetaucht in seinen Tod und aufgetaucht in das ewige Leben. So hat es
uns die Epistel aus dem Römerbrief dramatisch vor Augen gestellt.

Deshalb ist die Osternacht der eigentliche Tauftermin der Kirche. Wir dürfen jetzt miterleben, wie
eine junge Frau das Sakrament der Firmung, d.h der Bestärkung, der Bestätigung ihrer Taufe
empfängt – zu einem Christsein aus Einsicht und Entscheidung. Auch ihre kleine Kerze wurde an
der neuen Osterkerze entzündet.  Und wir  denken an die Zündschnur  und die Implosion des
Todes, die Gott in der Auferweckung seines Sohnes in Gang gesetzt hat. In der Präfation der
Totenmesse heißt es deshalb: „Vita mutatur, non tollitur – Denn deinen Gläubigen, o Herr,  wird
das Leben gewandelt, nicht genommen!“ Wir werden einmal ewig leben!

Was hätte es sonst auch für einen Sinn, dass wir sogleich in der Allerheiligen-Litanei Frauen und
Männer um ihre Fürsprache bitten, obwohl sie längst gestorben sind? Nur weil wir glauben, dass
sie  endgültig  und  für  immer  bei  Gott  leben  (!),  bekennen  wir  die  „communio  sanctorum  –
Gemeinschaft der Heiligen“, zu der wir selbst ja schon kraft unserer Taufe gehören. Halleluja!

J. Mohr, St. Vitus und St. Raphael Heidelberg

www.se-nord-hd.de

2


	Predigt am 19.04.2014 (Osternachtfeier) – Mt 28,1-10

