
1

              Predigt am 6.04.2014 (5. Fastensonntag Lj.  A):  Joh 11,1-45

       Dominus flevit

„Da er Mensch ist  wie wir,  weinte er  über den Tod seines Freundes;  da er  Gott  ist  von
Ewigkeit, rief er Lazarus aus dem Grabe.“

I. So zieht sich die Liturgie, näherhin die Präfation des heutigen Sonntages, aus der Affäre.
Auf  der  einen  Seite  Jesus,  der  große  Wundertäter,  der  sogar  dem  Tod  machtvoll  und
überlegen begegnet. Zeichen seiner Göttlichkeit: Er ist der Sohn Gottes in Willenseinheit, ja
Wesenseinheit mit dem Vater. Es ist typisch für die Christologie des Johannes-Evangeliums
dies in immer neuen Varianten zu illustrieren.  Andererseits ist und bleibt Jesus ganz und gar
Mensch, der Tränen der Wut und Trauer  über den Tod seines geliebten Freundes Lazarus
Tränen vergießt, - obwohl er doch anscheinend längst wusste und gerade noch zu Marta
sagte: „Dein Bruder wird auferstehen!“

Ich untersage mir, nicht nur an dieser Stelle, alle Spekulationen über das „Innenleben“ des
„Gottmenschen“  Jesus.  Für  mich  ist  es  tröstlich,  dass  selbst  sein  göttliches
Selbstbewusstsein es nicht verhindern konnte, dass ihm der Tod seines Freundes so sehr
nahe ging, dass er „im Innersten erregt und erschüttert“  war.

„Tränen sind das Grundwasser der Seele“, heißt  es einmal bei  Rose Ausländer.  In den
Tränen tritt etwas von innen heraus zutage, was sich nicht länger verbergen lässt. Auch bei
Jesus nicht, der auch schon an anderer Stelle geweint hat: „Dominus flevit – Hier hat der
Herr geweint“ – so der Name einer kleinen römisch-katholischen Kirche auf dem Ölberg in
Jerusalem.  Sie  erinnert  daran,  dass  der  Herr  –  nach  der  Überlieferung  des  Lukas-
Evangeliums – unmittelbar nach dem triumphalen Einzug in Jerusalem am „Palmsonntag“ -
über das bevorstehende Schicksal Jerusalems bittere Tränen vergossen hat. (Lk 9, 41-44)

Es ist älteste monastische Tradition, dass es das Gebet um die Gabe der Tränen gibt. So
schreibt  der  Hl.  Benedikt in  seiner  Mönchsregel,  dass die Mönche immer wieder  „unter
Tränen“ zu ihrem Schöpfer kommen sollen. Denn die Tränen sind Ausdruck der Trauer über
die eigenen Sünden. Auch im alten Messbuch nach dem sog. Tridentinischen Ritus gab es
ein eigenes Messformular „Um die Gabe der Tränen“. Weinen zu können ist eine Gabe und
keine Selbstverständlichkeit. Wer je erlebt hat, wie ein Mensch aufgrund einer schlimmen
Depression  wie  versteinert  und  unfähig  ist,  seinem  Leid  durch  Tränen  Erleichterung  zu
verschaffen, wird dies besser verstehen. 

Ich wage also den Gedanken, dass es Jesu Tränen, seine Trauer und Ohnmacht gegenüber
der Allmacht des Todes waren, die in ihm jene göttliche Kraft mobilisierte, mit der er Lazarus
aus dem Grabe zu rufen vermochte? Sein machtvoller Ruf: „Lazarus, komm heraus!“ bleibt
nicht ohne Wirkung. Der Freund kehrt zurück in dieses irdische Leben, das im Griechischen
„bios“ heißt. Dieses natürliche Leben wird aber spätestens dann wieder absterben, wenn der
Tod seinem irdischen Leben unwiderruflich ein Ende setzen wird. Worum es Jesus, worum
es dem Evangelium geht, heißt im Griechischen „zoe“. Es ist jenes Leben, das mehr ist als
das natürliche biologische Leben:  „Ich bin die Auferstehung und das Leben – Ego eimi ho
anastasis  kai  hä  zoä…“  sagt  Jesus  zu  Marta.  Zoe  ist  das  umfassendere  Leben,  das
unbegrenzte, das göttliche Leben. Es ist die unerschöpfliche Lebenswelt Gottes, in die Jesus
auch uns in der Taufe gerufen hat. Von ihr sollen wir Zeugnis geben, indem wir dem Tod die
Stirn bieten, vor allem dort, wo er vermeidbar ist.

II. Heute  am  sog.  MISEREOR-Sonntag  sollten  wir  unter  Tränen  der  unzähligen
Menschen auf dieser Erde gedenken, in deren Leben der Tod und seine Vorboten – Hunger,
Unterdrückung, Ausbeutung… - übermächtig geworden sind.  „Misereor super turbam – Mich
erbarmt des Volkes“ ruft  Jesus aus, als er die vielen hungrigen Menschen sah. (Mk 8,2)
Wenn es keine „Krokodilstränen“ sein sollen, dann müssen wir mit Jesus den Kampf gegen
die Mächte des Todes aufnehmen und uns von ihm neu in Dienst nehmen lassen für eine
gerechtere Welt.  Wenn wir  glauben,  dass Gott  die  Macht  hat,  Leben (Zoe)  zu  schaffen,



2

können wir aufstehen aus der Ohnmacht angesichts von Armut, Gewalt, Hunger und Tod;
können wir im Hier und Heute anders, solidarischer handeln – und unsere Tränen werden
uns dabei helfen. 

Als Mensch teilt  Jesus unser Menschsein und leidet mit an unserer Not. Das Dunkel des
Todes ist auch für Ihn keine Bagatelle. Sein eigener Weg führt nicht daran vorbei, sondern
mitten hindurch, mit allem, was es kostet: „Komm und sieh!“, sagen sie zu ihm, als er nach
dem Ort der Bestattung fragt.  Weinend folgt Jesus dieser Aufforderung zum Grab seines
Freundes. In IHM ist GOTT selber  gekommen, um zu spüren, wie sich der Tod von innen her
anfühlt. Bald wird es Jesus selber zu spüren bekommen, was es heißt, noch dazu einen
schrecklichen Tod zu sterben. Erst an Ostern wird sich erweisen, dass Gottes Macht stärker
ist  als der Tod; dass der „Menschensohn“ tatsächlich der „Gottessohn“ ist.   Paulus denkt
sogar,  dass  Jesus  erst  durch  seine  Auferweckung  zum  Sohne  Gottes  geworden  ist:
„eingesetzt als Sohn Gottes in Macht seit seiner Auferstehung von den Toten.“  (Röm 1,4)
Eine  ganz  andere  Christologie,  die  durchaus  in  Spannung  steht  zu  der  des  Vierten
Evangeliums, so beeindruckend diese auch immer sein mag und das  Glaubensbekenntnis
geprägt hat. Deshalb zum Schluss dieses Gedicht von Hilde Domin:

Wir werden eingetaucht 
und mit den Wassern der Sintflut gewaschen, 

wir werden durchnässt 
bis auf die Herzhaut.

Der Wunsch nach der Landschaft 
diesseits der Tränengrenze 

taugt nicht, 
der Wunsch, den Blütenfrühling zu halten, 

der Wunsch, verschont zu bleiben, 
taugt nicht.

Es taugt die Bitte, 
dass bei Sonnenaufgang die Taube 

den Zweig vom Ölbaum bringe. 
Dass die Frucht so bunt wie die Blüte sei, 
dass noch die Blätter der Rose am Boden 

eine leuchtende Krone bilden.

Und dass wir aus der Flut, 
dass wir aus der Löwengrube und dem feurigen Ofen 

immer versehrter und immer heiler 
stets von neuem 

zu uns selbst entlassen werden.

J. Mohr, St. Vitus und St. Raphael Heidelberg


