Predigt am 30.03.2014 (4. Fasten-Sonntag Lj.A): Joh 9, 1-41
Blindheit aus Verblendung

I. Eine der berhmtesten Szenen der Filmgeschichte ist ein Attentat auf das Auge. Dieser
Film-Schnitt — Schnitt im wdrtlichen Sinne des Wortes — bleibt einem in unausléschlicher
Erinnerung. Es geht um den beriihmten spanischen Regisseur Luis Bunuel (1900-1983),
der zusammen mit Salvador Dali den surrealistischen Stummfilmklassiker ,Ein
andalusischer Hund“ (1929) gemacht, gedreht hat. Dieser unvergessliche Moment, wo
ein Mann (zweifellos Bunuel selbst) gerade dabei ist, mit einem Rasiermesser den linken
Augapfel einer Frau aufzuschlitzen. So kurz dieser Filmmoment im sog. Prolog ist, so
unertraglich ist er beim Anschauen — auch wenn der Meister spéter beruhigt, es sei in
Wirklichkeit ,nur® das Auge einer Kuh gewesen. Diese schockierende albtraumhafte
Sequenz ist, wohlbemerkt, kein Teil des bewusst undurchsichtigen Handlungsfadens. Nein:
Der Filmkunstler wollte das Kino-Publikum gleichsam vor Beginn so erschrecken und
erwecken, dass es ganz anders hinsieht und die folgenden bizarren Ereignisse ,geblendet"
verfolgt. Auf diese bestirzende Weise sollen die Augen der Betrachter weit aufgerissen
werden fur das Unwahrscheinliche und Unerwartete. Im Duktus des eben gehoérten
Evangeliums gesprochen: Eine Sehende soll blind werden, damit die ,Blinden“ sehend
werden. Unsere Augen sollen Uber das offen zutage Liegende hinaus sehen, um sich fur
die Begegnung mit dem Unscheinbaren, womdglich sogar Unsichtbaren, vorzubereiten.
Luis Bunuel winschte sich eine Kino-Gemeinde, die bei ihm in eine Art Seh-Schule geht,
um ihre Seh-Gewohnheiten zu verandern: Vom Nicht-Sehen und Ubersehen zum tieferen
Sehen und Durch-Schauen!. Der erklarte Atheist kannte, wie wir wissen, die Bibel gut, und
daher sicher auch jenes Wort der David-Geschichte (1. Lesung): ,,Der Mensch sieht, was
vor Augen ist, der Herr aber sieht das Herz.” ( 1 Sam 16, 7b)

Il. Wenn wir uns also mit solch ,gescharftem* Blick in die Seh-Schule Jesu begeben,
beginnen wir zu staunen, wie meisterhaft es das Johannes-Evangelium versteht, in der
Schilderung dieser Blindenheilung die gegenlaufige Entwicklung herauszuarbeiten: In dem
Mal3e wie der Blindgeborene das Sehen lernt, verengt sich der Blick, verschliel3en sich die
Augen der Pharisaer, bis sie schliel3lich selber fragen: ,Sind etwa auch wir blind?*
Schonungslos - wie Bunuels Rasiermesser - ist Jesu messerscharfe Antwort: , Wenn ihr
blind wéret, héttet ihr keine Sdnde. Da ihr aber sagt: Wir sehen!, darum bleibt eure Sinde!”

Die Sinde wird also hier als Verblendung gekennzeichnet, als selbst verschuldete
Blindheit. Die entscheidende Sehkraft wird der Umkehr und dem Glauben zuerkannt — ganz
im Gegenteil zu der landlaufigen, leider viel zu oft bestatigten Meinung, dass der religitse
Glaube Scheuklappen aufsetzt bzw. nur einen eingeengten Blick auf die Wirklichkeit
zulasst. Die Auseinandersetzung Jesu mit den Scharfsichtigen, Scharfmachern unter
seinen Gegnern zeigt Uberaus deutlich, dass es immer schon auch eine fromme Blindheit
gibt: Es waren doch augenscheinlich gerade die Frommen, die Gottesfiirchtigen seines
Volkes, mit denen Jesus seine liebe Not hatte, und die sich im heutigen Evangelium als die
eigentlich Blinden erweisen: Die nicht sehen, nicht wahrhaben wollen, wer ER in Wahrheit
ist und was ER, ganz und gar im Auftrag ihres Gottes, Gutes tut. Sie verschanzen sich
lieber hinter ihren religidsen Vorschriften und Traditionen, um in geradezu peinlicher Weise
das Heilungswunder Jesu abwerten zu kénnen.

lll Gott sei's geklagt: Die sog. Heilsgeschichte war streckenweise verblendete
Unheilsgeschichte - nicht nur im Alten Testament! Schreckliche irrationale
Verblendungszusammenhange erkennen wir sodann in der Weltgeschichte: Wie oft waren
die Ursachen der Kriege, nicht nur, aber vor allem der Religionskriege, kollektive
Verblendungen?! In diesem Jahr gedenken wir der ,Urkatastrophe” des 20. Jahrhunderts,
des Ersten Weltkrieges vor 100 Jahren. Wenn man sich etwas naher damit befasst, ist man
erschuttert Uber die Verblendung der europdaischen, eben nicht nur der deutschen Firsten
und Politiker, aber auch der kirchlichen Eliten, die in den kriegslisternen Chor derer



2

einstimmten, die sich von diesem schlussendlichen Gemetzel die heilsame Reinigung einer
dekadent gewordenen Kultur, ja die Geburt eines neuen Menschen versprachen. Wie nur
konnten sich die Vdlker des ,christlichen Abendlandes® so aufeinander hetzen lassen? Und
erst recht der Zweite Weltkrieg mit seinen Vorboten an Verblendung, an blindem
Fanatismus, blindem Gehorsam, blindwitigem Rassismus!: Warum gehérten so
erschreckend viele kirchlich ,,Glaubige*, zumal kirchliche Autoritdten — von rihmlichen, aber
sparlichen Ausnahmen abgesehen — nicht () zu den Hellsichtigen und Weitsichtigen, die
frih(recht-)zeitig in den geistigen und schliel3lich politischen Widerstand gegen die gottlose
Nazi-ldeologie gingen? - Ich mache jetzt einen gro3en Sprung ins kirchliche Heute:
Versagen aus Verblendung: Bis hin zu den jliingsten Vorgangen in Limburg, wo man eben
nicht nur von ,Betriebsblindheit* sprechen kann. Was muss ein solch frommer, gebildeter,
schongeistiger Bischof alles ausgeblendet, wo missen aber auch seine Berater tberall
weg-geschaut - und nicht nur ,etwas uUbersehen” - haben, dass es zu diesem Fiasko, zu
diesem Skandal gekommen ist? Es sind die Gotzen — der Gottersatz — von denen es im
Psalm 135 heil3t: ,Sie haben Augen und sehen nicht; Ohren und héren nicht!” Diese leise
biblische Anspielung soll gentigen!

lll. Zurick zum heutigen Evangelium: Sitnde ist hier selbstverschuldete Blindheit und die
Folge einer verheerenden Verblendung. In’s Heute (ibersetzt: Uberall dort, wo sich (nicht
nur im Islam) Intoleranz, Selbstgerechtigkeit, Heuchelei, erst recht religioser Fanatismus
und ideologischer Wirklichkeitsverlust breit machen, ist die Sinde am Werk: jene
Verblendung und Verstocktheit, die es Jesus so schwer gemacht und ihn schlie3lich ans
Kreuz gebracht haben. Wer weil3 heute noch, dass man in der frihen Kirche die Taufe
»,photismos*, zu deutsch: ,Erleuchtung” genannt hat? Wir wirden doch diesen Begriff eher
bei den ferndstlichen Religionen ansiedeln. Tatsachlich aber hat man in den ersten
Jahrhunderten des Christentums so die (Erwachsenen-)Taufe gekennzeichnet: als einen
Vorgang der Erleuchtung, der erleuchteten Erkenntnis. Ein getaufter Christ soll ein
erleuchteter, kein ,unerleuchteter® Mensch sein; ein Mensch, dem das Evangelium, dem
der Glaube Licht und Klarheit geschenkt hat; ein Mensch, mit einem ungetriibten Blick fur
das Wesentliche und Wichtige, mit einem scharfen Blick fir die Lige und die
systematische Unterwanderung der Wahrheit! Auch dazu lieRen sich kirchliche und
2weltliche” Beispiele zuhauf nennen, bei denen unsereins den ,ldeologieverdacht nicht los
wird - und ganze Verblendungszusammenhange zu erkennen meint. (Ich nenne nur den
sog. Genderismus und seine geféhrlichen Implikationen: Die Irrlehre, dass es letztlich
unerheblich ist, ob ich als Mann oder als Frau geboren wurde: Hauptsache mein ,heutiges*
Geschlecht....!

Vielleicht vergehen uns Hoéren und (!) Sehen auf solchen Hinter- und Abgriinden, wenn wir
jetzt noch einmal die Worte der heutigen (Zweiten) Lesung (Eph 5,8-14) auf uns wirken
lassen:

»Einst wart ihr Finsternis, jetzt aber seid ihr durch den Herrn Licht geworden. Lebt als
Kinder des Lichtes! Das Licht bringt lauter Glite, Gerechtigkeit und Wahrheit hervor. Priift,
was dem Herrn geféllt, und habt nichts gemein mit den Werken der Finsternis, die keine
Frucht bringen, sondern deckt sie auf. Denn man muss sich schdmen, von dem, was sie
heimlich tun, auch nur zu reden. Alles, was aufgedeckt ist, wird vom Licht erleuchtet. Alles
Erleuchtete aber ist Licht. Deshalb heil3t es: Wach auf, du Schléfer, und steh auf von den
Toten, und Christus wird dein Licht sein.”

J. Mohr, St. Vitus und St. Raphael Heidelberg
www.se-nord-hd.de



	„Einst wart ihr Finsternis, jetzt aber seid ihr durch den Herrn Licht geworden. Lebt als Kinder des Lichtes! Das Licht bringt lauter Güte, Gerechtigkeit und Wahrheit hervor. Prüft, was dem Herrn gefällt, und habt nichts gemein mit den Werken der Finsternis, die keine Frucht bringen, sondern deckt sie auf. Denn man muss sich schämen, von dem, was sie heimlich tun, auch nur zu reden. Alles, was aufgedeckt ist, wird vom Licht erleuchtet. Alles Erleuchtete aber ist Licht. Deshalb heißt es: Wach auf, du Schläfer, und steh auf von den Toten, und Christus wird dein Licht sein.“
	J. Mohr, St. Vitus und St. Raphael Heidelberg


