
Predigt am 16.03.2014 (2. Fastensonntag Lj.A): 2 Tim 1,8b-10; Mt 17,1-9
Bedenke das Ziel 

I. „Bedenke das Ende!“ – In dieser unbequemen Mahnung klingen alttestamentliche
Weisheit, antike Philosophie und christliche Tradition zusammen:

„Bei allem, was du tust, denk an das Ende und du wirst niemals sündigen!“  – so
mahnt  der  biblische  Weisheitslehrer  Jesus  Sirach  (7,36),  und  in  den  „Gesta
Romanorum“ findet sich das berühmte Sprichwort: „Quidquid agis  prudenter agas et
respice finem – Was immer du tust,  handle klug und denke an das Ende!“  Hans
Sachs  hat  diese  Überlieferung  1557  aufgegriffen,  wenn  er  berichtet,  dass  einst
Kaiser  Diokletian  von  einem  Philosophen  aus  Athen  für  1000  Goldstücke  die
folgende Lehre gekauft habe: „Mensch, was du tust, bedenke das End‘! Das wird die
größte Weisheit genennt.“

Freilich: Wer von uns denkt schon gern an sein Ende und lässt sich an den Tod
erinnern? In der Regel stört uns dieser Gedanke, weil wir ja meist alles daransetzen,
den Tod aus unserem Bewusstsein zu verdrängen. Bis er uns auf die Pelle rückt auf
welche Weise auch immer! Vielleicht hilft es uns weiter, bzw. macht es uns leichter,
wenn wir das lateinische Sprichwort anders übersetzen

„Bedenke das Ziel!“ In der lateinischen Sprache bedeutet „finis“ nämlich beides:
Ende und Ziel. Wer das Ende seines Lebens in den Blick nimmt, schaut auf das Ziel
seines Lebens – das Ziel, das sozusagen hinter dem Ende steht und auf das alles
ausgerichtet sein soll. Für uns Christen geschieht im Tod gerade nicht Ver-Enden, im
Tod ereignet sich  vielmehr Voll-Enden. Das ist etwas anderes! Wenn Christen an
das Ende denken, geht es nicht um den endgültigen Abbruch des Lebens, vielmehr
um seine Verwandlung. „vita mutatur non tollitur -  Denn deinen Gläubigen, o Herr,
wird das Leben gewandelt, nicht genommen...“, so betet die Kirche in der Präfation
der Totenmesse – in der Gewissheit des Glaubens an den, von dem es in er zweiten
Lesung  heißt:  „Er  hat  dem  Tod  die  Macht  genommen  und  uns  das  Licht  des
unvergänglichen Lebens gebracht durch das Evangelium.“ ( 2Tim 1,10) 

Die  Einstellung  zum Heute,  zum Weg meines Lebens,  hängt  ganz  entscheidend
davon ab, wie ich das Ende meines Lebens betrachte und einschätze. Wenn ich das
Ende meines Lebens tatsächlich als end-gültiges Ende verstehen, ja fürchten muss,
dann ist  jeder Tag,  der unwiederbringlich vorbei  ist,  ein Stück Beraubung meines
Lebens; dann renne ich ständig gegen die Uhr an – in panischer Angst, ja nichts zu
verpassen – und doch bleibt die Uhr letztlich Siegerin! Ist das Ende meines Lebens
für mich jedoch die große Vollendung und Verwandlung meines Lebens, dann kann
ich gelassen vorangehen, dann kann ich rechtzeitig manches loslassen im Vertrauen
darauf,  dass  Gott  mein  Leben  über  die  Todesgrenze  hinaus  bewahren  und
verwandeln  wird.  Von diesem verheißungsvollen  Ziel  her  empfange ich  dann die
Kraft für meinen Weg, für seine Mühen und Gefahren, für die Bewältigung seiner
Schwierigkeiten und Hindernisse.

II.  Am  Anfang  der  österlichen  Bußzeit  stand  der  Aschermittwoch  und  seine
Aufforderung:  „Bedenke das Ende!“ Viele drücken sich vor dem Aschenkreuz, weil
sie es als Drohung, als „Wink mit dem Zaunpfahl“ empfinden, wenn die Kirche sie so
drastisch an den Tod erinnert. Und freilich ist es zunächst eine Störung unseres oft
so  besinnungslosen  Lebensstils,  wenn  wir  im  Blick  auf  das  Ende  zu  Buße  und
Umkehr ermahnt werden. Aber nur so wird uns jene Sicht und Sehweise möglich, die
uns im heutigen Evangelium vor  Augen gestellt  wird.  In  der  Nachfolge  Jesu,  die
immer auch Kreuzweg ist, wird uns heute das verlockende Ziel gezeigt: Das Bild des
verklärten, des österlichen Christus! Es will in uns den Wunsch aufkeimen lassen:



Dieses Ziel möchte ich auch erreichen; auch ich möchte einmal zur völligen Klarheit,
zur Verklärung gelangen! Petrus, der auf dem Berg Tabor dabei sein darf, bringt dies
auf unbeholfene Weise zum Ausdruck: „Herr, es ist gut, dass wir hier sind; lass mich
drei Hütten bauen...“ Das ist mehr als der Wunsch, an einem schönen Ort bleiben
oder einen strahlenden Augenblick festhalten zu wollen. Petrus dachte dabei sicher
an  das  Laubhüttenfest,  wenn  das  Volk  in  ausgelassener  Freude  Gottes  gütige
Führung  feiert,  seine  Hoffnung  auf  die  Ankunft  des  Messias  mit  Hochrufen,
Prozessionen und Tanz zum Ausdruck bringt. 

So  zeigt  uns  das  Evangelium  von  der  Verklärung  Christi  den  tieferen  Sinn  der
österlichen  Bußzeit:  Die  heiligen  vierzig  Tage  bilden  den  Weg  ab  zum
verheißungsvollen Ziel, das der auferstandene Herr selber ist. In der Fastenzeit üben
wir uns ein in den Weg, der zu unserer eigenen Vollendung und Verwandlung führt.
Wir bringen in Erfahrung, was entbehrlich ist auf diesem Weg, weil  es uns daran
hindert, frei und verfügbar zu sein für Gott und die Mitmenschen. Der Zwang zum
immer  mehr  Haben-Müssen  wird  durch  freiwilligen  Verzicht  gebrochen,  denn  am
Ende,  am Ziel  werden  wir  alles  loslassen  müssen,  um Voll-Endung  zu  erfahren.
Diese Vollendung,  die  noch aussteht,  verwandelt  aber  schon jetzt  ein  Stück weit
unser Leben. Sie macht uns geschwisterlicher im Umgang miteinander, hilfsbereiter
für die vielfache Not in der Welt, versöhnlicher in unseren Konflikten, sensibler für
den Anruf Gottes, unabhängiger von unseren Trieben und Süchten. Roger Schutz
schrieb dazu: 

„Nach und nach verwandelt und verklärt Christus in uns alle aufrührerischen Kräfte,
all die Ungereimtheiten, die zutiefst in uns sitzen und über die der Wille manchmal
keine Macht besitzt. Was dunkel blieb, wird in Gott erhellt und aufgehoben. Er allein
erreicht  das  Unerreichbare.  Eine  solche Verklärung  ist  bereits  der  Anfang  der
Auferstehung, schon hier auf Erden.“

III. Wenn wir so unser Ende und unser Ziel bedenken  - und uns nicht wieder um die
Fastenzeit mit allen möglichen Ausreden herummogeln -  dann kann diese Umkehr
sogar unsere häufig so pessimistische Grundstimmung umkehren: Wie oft sprechen
wir  davon,  dass  wir  uns  in  den  Willen  Gottes  schicken  oder  schweren  Herzens
akzeptieren müssen, was Gottes Wille ist bzw. was wir dafür halten. Gerade fromme
Menschen sprechen von der Annahme des Willens Gottes oft so gequält, als ginge
es hier ausschließlich um etwas, vor dem wir lieber verschont bleiben wollen. Das
Evangelium von der Verklärung Christi zeigt uns dagegen, was wirklich, was letztlich
der Wille Gottes ist, nämlich, das wir dereinst teilhaben an dieser Verherrlichung und
Verwandlung, die uns bereits bei unserer Taufe versprochen worden ist. 

Der Weg zu diesem Ziel  ist weißgott  kein Spaziergang, und oft genug tragen wir
Trauer und Leid auf diesem Weg. Die Vision von der Verklärung des Herrn will uns ja
nicht darüber hinwegtäuschen, dass unser Leben sich meist in den Niederungen und
Erniedrigungen des Alltags abspielt. Aber der Ausblick ist da, das Ziel steht uns vor
Augen, wenn wir das Ende bedenken. Die Jünger steigen mit Jesus den Berg wieder
hinab und unten erwartet sie der Weg nach Golgotha. Das Schwere, das Leidvolle,
das Dunkle, das uns so bedrückt, das alles ist jedoch gottlob nur die halbe Wahrheit
unseres  Lebens.  Am  Ende,  am  Ziel  erwartet  uns  das  Helle,  die  Freude,  die
Auferstehung und das Leben bei Gott.  Oder mit  Friedrich Nietzsche bzw.  Viktor
Frankl gesprochen: 

„Wer ein Warum zum Leben hat, erträgt fast jedes Wie!“

J. Mohr, St. Vitus und Raphael Heidelberg
www.se-nord-hd.de

2


	Predigt am 16.03.2014 (2. Fastensonntag Lj.A): 2 Tim 1,8b-10; Mt 17,1-9
	Bedenke das Ziel
	„Wer ein Warum zum Leben hat, erträgt fast jedes Wie!“

	J. Mohr, St. Vitus und Raphael Heidelberg


