
Predigt am 02.03.2014 (8. Sonntag Lj. A):  Mt 6, 24-34

Heilige Sorglosigkeit

I.  Der dänische Philosoph  Sören Kierkegaard (1813-1855),  unerbittlicher  Kritiker
eines verbürgerlichten Christentums,  hat sich sein Leben lang mit dem biblischen
Thema  „Von  der  falschen  und  der  rechten  Sorge“  herumgeschlagen.  In  diesem
Zusammenhang  erzählt  er  die  Fabel  von  der  Wildtaube,  die  ihr  tägliches
Auskommen hatte und eigentlich recht zufrieden lebte – bis sie eines Tages mit ihren
Verwandten aus dem Taubenschlag ins Gespräch kam. Die Haustauben erzählten ihr
von den reichen Kornvorräten in der Scheune des Bauern. Dadurch hätten auch sie
für  alle  Zukunft  genug  zum  Leben  und  bräuchten  sich  keine  Sorgen  mehr  zu
machen.  Zum ersten Mal  in  ihrem Leben wird  nun die  Wildtaube von der  Sorge
gepackt. Obwohl sie bisher jeden Tag genug zum Leben hatte, beginnt sie nun selber
Vorräte anzulegen. Sie muss morgens früher aufstehen und findet vor lauter Sorgen
kaum noch Zeit  zum früher so geliebten Höhenflug. Sie leidet darunter,  dass die
gesammelten  Vorräte  wieder  sehr  schnell  schwinden  und  wird  bei  ihrer
Nahrungssorge derart aufgerieben, dass ihre Federn ihren Glanz verlieren und ihr
Flug  seine  Leichtigkeit.  Ständig  vergleicht  sich  nun  die  Wildtaube  mit  den
Haustauben. Sie ist gefangen in der Sorge, eines Tages doch noch einmal Not leiden
zu müssen. So fliegt sie eines Tages für immer in den Taubenschlag, mischt sich
unter die Haustauben, um endlich alle Sorgen los zu sein – und endet im Suppentopf
des Bauern.

Auch Jesus geht es eindeutig um die falsche (!) Sorge, wenn er in der Bergpredigt
spricht: „Sorgt euch nicht um euer Leben...Euer himmlischer Vater weiß doch, dass
ihr das alles braucht.“ Vorher aber spricht er: „...um all das geht es den Heiden!“ Er
warnt  uns  also  vor  einer  Sorge,  die  uns  denen  gleichstellt,  die  Gott  nicht
(aner)kennen; ein Sorgen, das im Leben keinen letzten Sinn, keine Tiefe und kein
Geheimnis mehr zu sehen vermag. Es scheinen jene Sorgen gemeint zu sein, die für
ein echtes Gottvertrauen keinen Platz  mehr lassen, die unserem Glauben seinen
Glanz und seine Leichtigkeit rauben.

Die Tragödie der Wildtaube nahm ja ihren Anfang, als sie ihr Leben mit dem der
Haustauben verglichen und sich damit  freiwillig  unter  die  Herrschaft  der  falschen
Sorge begeben hat. Ihr innerer Unfriede begann damit, dass sie sich einreden ließ,
sie könne ihre Zukunft absichern, d.h. in die eigene Verfügung nehmen. Jetzt beginnt
die Sorge ihr Leben gleichsam aufzufressen, statt es zu erhalten. Jetzt schaut sie
ständig auf die anderen und vergleicht sich mit ihnen, statt für die unvergleichliche
Freiheit dankbar zu sein, die bisher ihr Leben „wild“, d.h. ungezähmt und reich sein
ließ. Es ist „die herrliche Freiheit der Kinder Gottes“, von der Paulus im Römerbrief
spricht, die uns abhanden kommt, wenn wir unser Leben in die eigene Verfügung
nehmen und nach allen Seiten hin absichern wollen.

II.  Eine  „heilige  Sorglosigkeit“  hat  freilich  zur  Voraussetzung,  was  Jesus  seinen
Jüngern zuvor geradezu apodiktisch untersagt hat, wenn er spricht: „Ihr könnt nicht
beiden dienen, Gott und dem Mammon.“ In den Augen Jesu haben beide – Gott
und der Mammon – einen unbedingten Anspruch an den Menschen, die nicht „unter
einen Hut“ zu bringen sind. Wer zu Jesus gehören will, muss sich zwischen „zwei
Herren“  entscheiden;  beiden  (!)  zu  dienen  ist  für  ihn  ein  Unding,  ein  Ding  der
Unmöglichkeit. Der Mammon, das Geld, die Gier nach immer mehr Besitz macht den
Menschen zum Sklaven, bis er schließlich vom Besitz besessen wird, besessen ist.
Der lebendige Gott mit seiner Fürsorge und Freiheitsliebe wird gegen einen Götzen
ausgetauscht, der ihn knechtet und nicht mehr zur Ruhe kommen lässt. Wer von uns
wüsste  nicht  um diese bleibende Gefahr,  die  Jesus hier  aufzeigt  und vor  der  er
immer wieder gewarnt hat?!



Ich  erinnere  mich  noch  gut  daran,  als  der  Bischof  von  Mainz,  Karl  Kardinal
Lehmann vor  einigen Jahren hier  in  Heidelberg  zu  Gast  war,  um im Auditorium
Maximum der Universität zum Thema „Kirche und Geld“ (im Rahmen des „Studium
generale“) zu sprechen. Es war wie immer ein fulminanter Auftritt und ein geistreicher
Vortrag zu diesem heiklen Thema, das er von allen Seiten zu beleuchten wusste.
Doch mit keiner Silbe erwähnte der große Theologe jenes Verdikt Jesu, das er ja
auch  gerade  seiner  Kirche,  wenn  auch  weitgehend  wirkungslos,  ins  Stammbuch
geschrieben hat: „Ihr könnt nicht beiden dienen: Gott und dem Mammon.“  Ist es nicht
so?: In geradezu notorischem Ungehorsam haben sich die Kirche, aber auch die
einzelnen Christen über Jesu klare Warnung und Weisung hinweg gesetzt; nicht nur
in  ihren Institutionen,  nicht  nur  in  den dunkelsten Kapiteln  ihrer  Geschichte -  bis
heute handeln wir in der Kirche oben und unten dem zuwider  – und der Preis dafür
ist  die  vielfach  mangelnde  Glaubwürdigkeit  bzw.  die  Beeinträchtigung  ihres
Zeugnisses. – Denken wir nur an die Affäre in Limburg und den sog. „Protzbischof“,
über den jetzt in nahezu jeder karnevalistischen Büttenrede der Kübel des Spottes
ausgegossen wird.  (Das viele Geld wurde – zur Ehrenrettung von Terbartz van Elst –
nicht  „verbrannt“,  sondern,  zweifellos  intransparent  und  daher  fragwürdig,
werterhaltend, ja wertsteigernd in dieses Bauprojekt auf dem Domberg investiert!)
Oder  ganz  aktuell:  Wie  sehr  besorgt  ist  Papst  Franziskus,  was  das  ominöse
Finanzgebaren des Vatikans betrifft.  Er will  bekanntlich „eine arme Kirche für die
Armen“ und hat  deshalb einen ersten Schritt  der  Kurienreform gewagt.  Freimütig
sagte der australische Kardinal George Pell, dem der Papst gerade die Leitung des
neuen Finanz-Dikasteriums übertragen hat: Das bisherige Finanzsystem des Vatikan
habe „viele Probleme und Skandale“ hervorgebracht. 

Der Reichtum der Kirche ist ihr Armutszeugnis, könnte man sagen. Kirche und
Geld, Macht und Geld haben sich oft zu einer unheilvollen Allianz verbunden und
verbündet, und ihre jene Freiheit gegenüber den irdischen Gütern geraubt, die den
armen Wanderprediger Jesus von Nazareth so anziehend und seine Botschaft so
provozierend gemacht hat. 

III.  „Suchet zuerst das Reich Gottes und seine Gerechtigkeit, dann wird euch
alles andere dazu gegeben.“ Das ist der Schlüsselsatz im heutigen Evangelium.
Diese  absolute  Priorität  gilt  auch  für  unseren  Umgang mit  Geld  und  Besitz.  Wir
dürfen  ihm  nicht  dienen;  umgekehrt  soll  es  dem  Wachsen  des  Reiches  Gottes
dienen. Auch der besitzlose Jesus von Nazareth nahm gerne den Besitz und den
Wohlstand seiner Gastgeber, ja einiger seiner Jünger/innen in Anspruch. Denken wir
nur an die Geschwister Lazarus, Maria und Marta von Betanien, bei denen er immer
wieder zu Gast war. Im Lukas-Evangelium (8, 1-3 ) ist ausdrücklich von Frauen im
Gefolge des Herrn die Rede, von denen es heißt: „Sie alle unterstützten Jesus und
die Jünger mit dem, was sie besaßen.“ 

Wir brauchen also gar nicht alle völlig mittellos und arm zu werden, um als Christen
glaubwürdig Jesu Jünger zu sein. Nur wenn das „Reich Gottes“ absolute Priorität hat,
d.h. das, was Gott mit Welt und Mensch vorhat; nur wenn die Kirche ihren Besitz und
ihr Vermögen verfügbar hält für ihren eigentlichen Auftrag, den Menschen zu dienen
und nicht  über sie zu herrschen,  wird  sie  jenen Spagat schaffen,  der ihr  in  ihrer
langen Geschichte oft genug missglückt ist und sie gar keine gute Figur machen ließ:
Der Spagat, beiden dienen zu wollen: Gott und dem Mammon! Es ist diese bleibende
Gefährdung und Anfechtung, welche die Kirche in einer ihrer Orationen (17. Sonntag
im Jahreskreis) beten lässt: „Führe uns in deinem Erbarmen den rechten Weg; hilf
uns, die vergänglichen Güter so zu gebrauchen, dass wir darüber die ewigen nicht
verlieren.“

J. Mohr, St. Vitus und St. Raphael HD

2


	Predigt am 02.03.2014 (8. Sonntag Lj. A): Mt 6, 24-34
	Heilige Sorglosigkeit


