
Predigt am 16.02.2014 (6. Sonntag Lj.A): Mt 5, 17-37

Zumutung oder Zutrauung?

I. „Citius, altius, fortius – Schneller, höher, stärker!“ - dies ist immer noch das Leitwort der
Olympischen Spiele, auch der Olympischen Winterspiele. Das Motto „Dabei sein ist alles“ ist
populärer und bekannter. Doch in Wahrheit bestimmt die Wettkämpfe das Motto „Schneller,
höher, stärker“,  denn es besteht kein Zweifel, dass nur wenige es zu einer Trophäe schaffen
und die meisten Athleten eben nicht. 

Gleich  in den ersten Sätzen des heutigen Evangeliums aus der Bergpredigt scheint Jesus
diesen  Leistungsmarathon  auch  auf  der  sittlich-religiösen   Ebene  einzufordern,  wenn  er
spricht:

„Wenn Eure Gerechtigkeit  nicht  weit  größer ist  als die der Schriftgelehrten und der
Pharisäer, werdet Ihr nicht in das Himmelreich kommen.“

Wenn wir dann noch bedenken, dass die Pharisäer damals hochgeachtet und erklärte Gegner
jeder Lauheit und Mittelmäßigkeit waren; dass sie ein Zehntel ihres Einkommens den Armen
gaben und sich gegenseitig in der Erfüllung des mosaischen Gesetzes zu übertreffen suchten
– dann erscheint Jesus in der Tat die Messlatte so hoch zu hängen, dass von vorneherein klar
ist:  Nur wenige können es schaffen, weil der Einzug in das Himmelreich von einer gewaltigen
Anstrengung  abhängt.  Resignation,  Schuldgefühle  und   Mutlosigkeit  wären  dann
vorprogrammiert und das kann ja wohl kaum in Jesu Absicht gelegen sein.

Jesus geht es eben nicht um eine noch korrektere Erfüllung der Gebote, wie man auf den
ersten Blick  meinen könnte.  Es geht  ihm um etwas,  das auf  dem Gesetzesweg gar  nicht
erreichbar ist. Es geht ihm um das “Darüber-Hinaus“,  es geht ihm um die Liebe als dem
Grundgesetz unseres Handelns!

Das ganze von Jesus in Frage gestellte jüdische Gesetzeswerk ist wie ein Netz. Man kann es
enger oder weiter knüpfen. Doch mit jeder Masche entsteht ein neues Loch, und man kann –
wenn  man  sich  auskennt  –  ganz  korrekt  durch  die  Maschen  schlüpfen.  Das  ist  die
Gesetzesreligion, die Jesus bei den Pharisäern entlarvt und bekämpft hat – und mit der wir
Katholiken unsere eigenen problematischen Erfahrungen gemacht haben. Jesus wollte dieses
Netz von Vorschriften, Geboten und Verboten nicht  erweitern, er wollte erst recht nicht die
Maschen noch enger knüpfen. Er greift sozusagen durch diese Maschen hindurch nach dem
Herzen des Menschen.

II.  Die neue Gerechtigkeit seiner Jünger, welche die der Schriftgelehrten und Pharisäer weit
übersteigen soll, ist letztlich gar nicht in Gebote zu fassen – weil wirkliche Liebe keine Gebote
braucht!   Vom  Hl.  Augustinus stammt  das  schöne  aber  auf  den  ersten  Blick
missverständliche Wort: „Dilige et quod vis fac! – Liebe und dann magst du tun, was du willst“
»Liebe und tu, was du willst!« Augustinus hat recht. Allerdings sollte man ihn richtig zitieren. Nicht, wie häufig:
„Ama et quod vis  fac“sondern: »Dílige et quod vis fac!« Amáre besagt: lieben, mit dem Gegensatz: odísse =
hassen; dilígere heißt: hochschätzen anstatt neglégere = verachten. „Dilige et quod vis fac“ sagt also: „Schätze
hoch, und was du dann tun willst, das tu!  (Jörg Splett)

Jesus argumentiert in der Bergpredigt also nicht vom Boden des Gesetzesdenkens aus. Er
steht woanders! Er steht mit seinen radikalen Forderungen dort, wo man  nicht mehr fragt:
Muss  das  sein?  Ist  das  vorgeschrieben?  Bin  ich  dazu  durch  ein  ausdrückliches  Gebot
verpflichtet? Das ist der Boden des Gesetzesdenkens, wo Jesus den abgrundtiefen Verdacht
hegt, dass sich hier der Mensch  in Wahrheit Gott entziehen bzw. sich vor ihm aufbauen will –
unter dem Deckmantel äußerer Rechtschaffenheit und bürgerlicher Wohlanständigkeit. Jesus
steht auf dem Boden der Liebe zu Gott und den Menschen – und dahin will er uns führen. Und
Liebe rechnet nicht, Liebe schenkt! Sie fragt nach dem „Mehr“ und nicht nach dem „Weniger“.
Moralischer Minimalismus und falsch verstandener Liberalismus können sich gerade nicht auf
die  Freiheit  des  Evangeliums  berufen.  Wenn  das  tatsächlich  das  „Ende  vom  Lied“  der
kirchlichen Erneuerung und der nachkonziliaren Reformen wäre, dass man es nicht mehr so
genau zu nehmen braucht, - so wird das Wort „liberal“ ja leider oft genug missverstanden! –
dann hätten wir überhaupt nichts begriffen. Dann wäre unsere Gerechtigkeit  zwar anders als
die der Schriftgelehrten und Pharisäer, aber auf keinen Fall „größer“, wie Jesus fordert. Denn

1



nur, wenn sie größer ist , d.h. wenn sie aus Liebe geschieht,  werden wir „in das Himmelreich
gelangen“.

III.  Das also ist  der springende Punkt  des heutigen Evangeliums.  Es zielt  nicht auf  die
äußere Pflicht, sondern auf die innere Haltung:

„Ihr habt gehört, dass zu den Alten gesagt worden ist: Du sollst nicht töten...Ich aber sage
Euch: Jeder, der seinem Bruder auch nur zürnt, soll dem Gericht verfallen sein.“

In der Tat. Welch kümmerlicher Beweis von Menschenliebe wäre doch die Feststellung, man
habe ja noch keinen Menschen umgebracht, sich also an Gottes Gebot gehalten. Jesus meint:
Menschenliebe greift weiter! Sie wird schon verletzt, wenn ich den anderen innerlich zum Tod
verurteile, wenn er – wie man sagt – „für mich gestorben“ ist. Wenn ich mich vor jeder bösen
Absicht gegen meine Mitmenschen hüte, dann ist das die größere Gerechtigkeit.

„Ihr habt gehört, dass gesagt worden ist: Du sollst nicht die Ehe brechen. Ich aber sage Euch:
Wer  eine  Frau  auch  nur  lüstern  ansieht,  hat  in  seinem  Herzen  schon  Ehebruch  mit  ihr
begangen.“

Dieses lästige 6. Gebot! Jesus verschärft es noch, eben weil es ihm um die Liebe geht. In der
Tat: Welch kümmerliche Form ehelicher Treue wäre doch die Haltung, dass ein Ehepartner
sich zwar keinen „Seitensprung“, aber sonst alles erlaubt! Wir wissen eigentlich ganz genau,
was die größere Gerechtigkeit ist, die Jesus auch für diesen Bereich einfordert, - und was wir
unterlassen  müssen,  um  einander  auch  in  der  Sexualität  nicht  zu  überfordern  oder  zu
entfremden.

„Ihr habt gehört, dass gesagt worden ist: Du sollst keinen Meineid schwören...Ich aber sage
Euch: Schwört überhaupt nicht! Euer Ja sei ein Ja, euer Nein ein Nein; alles andere stammt
vom Bösen.“

In der Tat:  Welch kümmerlicher Beweis von Wahrheitsliebe,  wenn sich einer nur unter Eid
verpflichtet fühlt, die Wahrheit zu sagen! Jesus erwartet von uns: Übe Dich darin, eindeutig zu
sein! Das Schwören muss überflüssig werden, weil sich jeder auf mein Wort verlassen kann.
Das ist die größere Gerechtigkeit, wenn jeder weiß, wie er mit mir dran ist.

IV. Im Grunde erwartet Jesus von seinen Jüngern, von einem jeden von uns allen Ernstes, ein
ganz neuer Mensch zu sein: Ein Christ, der nicht erst durch Gesetze und Strafandrohungen
davon abgehalten werden muss, seinen Mitmenschen Böses zuzufügen. Wir sollen zutiefst
von der Kraft des Guten, von einer Begeisterung für Gerechtigkeit, Treue und Wahrhaftigkeit
durchdrungen  sein  –  und  deshalb  das  Gute  spontan  und  mit  einer  gewissen
Selbstverständlichkeit tun.  Damit ist freilich unser Problem, das wir am Anfang  zur Sprache
gebracht  haben,  noch nicht  gelöst.  Im Gegenteil:  Wir  könnten nur  noch mutloser  werden,
wenn wir  die  Realität  unseres Lebens und unseres Glaubens mit  Jesu Erwartungen bzw.
Forderungen  vergleichen.  Ein  neuer,  erlöster  Mensch  kann  ich  eben  nicht  allein  durch
Willensanstrengung werden und auch nicht durch noch so tiefe Einsichten. Es ist letztlich die
Verbindung, die Gemeinschaft mit IHM: die Offenheit für seinen Geist, für seine verwandelnde
Kraft, die uns allmählich so zu verändern vermag, dass wir nach Jesu Beispiel leben können,
und das Gute in uns so mächtig wird, wie er es uns zutraut.  Deshalb greife ich gerne zu
einem Wortspiel: Die Zumutungen der Bergpredigt sind in Wahrheit Zutrauungen: Jesus mutet
seinen Jüngern nicht nur zu, er traut ihnen zu, die „größere Gerechtigkeit“ zu verwirklichen. 

Darum ist eines meiner Lieblingsgebete: „Wachse Jesus, wachse in mir, in meinem Geist, in
meinem Herzen, in meiner Vorstellung, in meinen Sinnen. Wachse in mir in deiner Milde, in
deiner Reinheit, in deiner Demut, deinem Eifer, deiner Liebe. Wachse in mir mit deiner Gnade,
deinem  Licht  und  deinem  Frieden.  Wachse  in  mir  zur  Verherrlichung  deines  Vaters,  zur
größeren Ehre Gottes.“  (Dieses Gebet von Pierre Olivaint  findet sich im alten wie im neuen
„Gotteslob“ im Gebetsteil unter der Nr.  6)

Wenn wir  Sonntag für  Sonntag mit  dieser Absicht  zum Gottesdienst  kämen, uns von Gott
verändern,  ja  verwandeln,  von  Jesus  zur  „größeren  Gerechtigkeit“  führen  zu  lassen:  Wir
würden anders gehen als wir gekommen sind! 

J. Mohr, St. Vitus und St. Raphael Heidelberg

www.se-nord-hd.de

2


