
Predigt am 26.01.2014 (3. Sonntag Lj.A): Jes 8,23b-9,3; Mt 4,12-17
Treue zum Sonntag

I.   „Träume  vom  Überleben“  heißt  das  1985  erschienene  Büchlein  von  Yaffa  Eliach
(Chassidische Geschichten aus dem 20. Jahrhundert). Die Autorin erzählt von 70 Juden,
die in einem Block im Konzentrationslager (KZ) Bergen-Belsen zusammen gepfercht waren.
Eines Tages  taten sie sich zusammen, um Mehl zum Backen von Matzen (ungesäuertes
Brot) für das bevorstehende Pessachfest zu erbitten. Sie unterschrieben ein Ersuchen an den
Lagerkommandanten,  man  möge  ihnen  –  statt  ihrer  dürftigen  Brotration  –  nur  das  Mehl
geben, um die Matzen zu backen. Nun mussten sie mit der Angst leben, mit ihrer Unterschrift
ihr eigenes Todesurteil unterschrieben zu haben, denn die jüdischen Feiertage wurden gerne
zum Anlass von tödlichen Folterungen genommen. Doch das kaum für möglich Gehaltene
geschah: Sie bekamen das notwendige Mehl zur Verfügung und sogar Hilfe für den Bau eines
Backofens:

„In  fieberhafter  Eile  machten sie  sich  an den Bau des Ofens,  denn sie befürchteten,  der
Lagerkommandant  könnte  es  sich  im  letzten  Augenblick  noch  anders  überlegen.  In  den
wenigen Tagen vor  dem Pessachfest  wurde nun von dem wenigen,  rationierten Mehl  die
Matzen  gebacken,  die  aber  nur  dem  Namen  nach  Matzen  waren.  Sie  aber  waren
überglücklich über die formlosen, schwarzen Fladen – besonders der Kinder wegen. Diese
sollten erfahren, dass sogar im Tal des Todes die Feiertage eingehalten werden.“

Es wird dann von der Pessachfeier  erzählt  und davon, wie das Jüngste der Kinder,  nach
uraltem Brauch, eine der vier rituellen Fragen vortrug: „Warum unterscheidet sich diese Nacht
von allen anderen Nächten?“ Die Antwort: „In allen anderen Nächten können wir Brot oder
Matze essen, in dieser Nacht aber nur Matze!“ Der Rabbi antwortete mit der Erinnerung an
die erste Pessachnacht, an die Befreiung Israels aus der Knechtschaft des Pharao in Ägypten
und fügte hinzu - im Hinblick auf ihre gegenwärtige Gefangenschaft und Todesnähe:

„Wir  haben  die  Tiefen  des  Abgrunds  erreicht,  den  Höhepunkt  der  Erniedrigungen.  Heute
Nacht haben wir nur Matze; wir haben keinen Augenblick der Linderung unserer Leiden, keine
Schonung  für  unsere  gedemütigten  Seelen...Doch  verzweifelt  nicht,  meine  jungen
Freunde...Wir, die wir die dunkelste Nacht unserer Geschichte durchleben, den tiefsten Stand
der Zivilisation: Wir werden auch das große Licht der Erlösung erleben, denn vor dem großen
Licht muss es eine lange Nacht geben, wie es uns der Prophet Jesaja verheißen hat: ‚Das
Volk, das im Finstern wandelt, schaut ein großes Licht; über denen, die im Schatten
des Todes wohnen, glänzt ein Licht auf.’ Und der Rabbi fuhr fort: Zu uns, meine lieben
Kinder, haben die Propheten gesprochen; zu uns, die wir im Schatten des Todes weilen; zu
uns, die wir leben werden, um das große Licht zu schauen.“ Die Erzählung schließt:

„Der Seder (die Pessachfeier) klang aus. Der Rabbi von Bluzhov küsste jedem Kind die Stirn
und versicherte immer wieder, dass auf die dunkelste Nacht der Menschheit der hellste aller
Tage  folgen  werde.  Als  die  Kinder  zu  ihren  Baracken  zurückkehrten  –  Sklaven  eines
modernen Pharao inmitten einer menschlichen Einöde – waren sie überzeugt, dass das Echo
der  Fußstapfen  des  Messias  in  ihren  eigenen  Schritten  auf  der  blutgetränkten  Erde  von
Bergen-Belsen widerhallte.“

II. An diese erschütternde Geschichte habe ich mich erinnert, als ich in der heutigen Lesung
aus Jesaja jene Worte las, die dann der Evangelist Matthäus im eben gehörten  Evangelium
zitiert: „Das Land Sebulon und das Land Naftali..., das Volk, das im Dunkel lebt, hat ein helles
Licht gesehen; denen, die im Schattenreich des Todes wohnten,  ist  ein Licht  erschienen.“
Sebulon  und  Naftali  sind  austauschbar  durch Bergen-Belsen  und  Auschwitz,  heute  durch
Syrien und Südsudan...  „Zu uns (!) haben die Propheten gesprochen“, sprach der Rabbi zu
den  Juden  im  Vernichtungslager!  Zu  uns  heute  sprechen  die  biblischen  Texte,  liebe
Gemeinde, vor allem zu jenen, die womöglich mitten unter uns „in Finsternis sitzen und im
Schatten des Todes“ (Lk 1,79), weil sie todkrank und/oder hoffnungslos verzweifelt sind, oder
was auch immer das Leben eines Menschen verfinstern kann. 

Diese Juden im KZ,  sie trösteten sich und ihre Kinder  ja  nicht  damit,  dass alles  halb  so
schlimm sei und dass es so schrecklich schon nicht kommen würde. Sie trösteten sich und



ihre Kinder mit der alljährlichen Erinnerung des Pessachfestes, dass Gott doch schon einmal
sein Volk aus tiefer Finsternis und Todesnacht heraus geführt hatte – damals in Ägypten, als
er sein Volk aus der Hand des Pharao befreite. Die Hoffnung auf ihren Gott,  „der das Elend
seines Volkes sieht“ (vgl. Ex 3,7), das war das Erbe, das sie empfangen hatten und an ihre
Kinder weitergaben. Daran machten sie sich fest. Mit diesem unverbrüchlichen Halt in Gott
trösteten sie ihre Kinder  und sprachen ihnen Mut zum Leben zu. Und damit sie selbst  in
dieser großen Hoffnung festblieben und sie ihren Kindern weitergeben  konnten, hielten sie
eisern  fest  am  Feiertag  ihrer  Hoffnung,  feierten  sie  mitten  im  Entsetzen  das  jüdische
Osterfest,  vergegenwärtigten  sie  die  Verheißungen  der  Propheten,  dachten  sie  an  das
befreiende Handeln Gottes an ihren Vorfahren, bereiteten und aßen sie die Matzen. Darin
reichten sie das Erbe ihrer Hoffnung weiter an ihre Kinder. 

III.  Jetzt  und  hier  sind  wir  versammelt  zum  Wochen-Ostern,  am  wöchentlichen  Festtag
unserer Hoffnung, am Tag des Herrn, zur Eucharistiefeier am Sonntag. Es ist unsere Weise,
an unserem Trost und am Glauben an Gottes todüberwindende Macht festzuhalten, wenn wir
das Vermächtnis und Gedächtnis des Todes und der Auferstehung Jesu Christi  feiern. Mit
dem Volk Israel teilen wir das Trostwort des Propheten Jesaja, dass unser Gott alles Dunkel
mit  seinem  Licht  überwindet;  und  wir  teilen  mit  den  Juden  das  Erinnerungszeichen  der
Matzen, aus dem unsere Brothostien geworden sind. Darüber hinaus vergegenwärtigen wir
das  heutige  Evangelium,  die  Frohe  Botschaft,  dass  unser  Gott  angefangen  hat,  seine
Verheißung zu erfüllen. Nicht nur, dass er uns in seiner Hand hält, sondern dass er in Jesus
Christus  hinein  gegangen  ist  in  unser  todverfallenes  Dasein  und  uns  unsagbar  nahe
gekommen ist. Wir feiern das Vermächtnis und Gedächtnis unseres Herrn und teilen seine
Liebe miteinander im Heiligen Mahl. Wir danken und feiern, dass Gott unser Vater ist und uns
in der Nachfolge Christi jenem Licht entgegen führt, in dem er selber wohnt. Davon lassen wir
uns trösten und halten, Mut zum Leben und Kraft zum Sterben schenken. Wir bekennen uns
zum  Todesschatten,  der  über  uns  und  unserer  Welt  liegt,  und  der  auch  auf  Jesus  von
Nazareth fiel. Nur so können wir auch das Licht feiern, das seit  seiner Auferweckung von den
Toten  und  kraft  unserer  Taufe  über  uns  leuchtet.  „Er  hat  uns  der  Macht  der  Finsternis
entrissen und aufgenommen in das Reich seines geliebten Sohnes.“ (Kol 1,13)

Nicht  zuletzt  um  unserer  (Kommunion-)Kinder  willen  halten  wir  an  dieser  wöchentlichen
Osterfeier fest. Es ist das Kostbarste, was wir ihnen weitergeben können! Vielen Eltern ist es
nicht  mehr  wichtig,  mit  ihren  Kindern  die  Unterbrechung  und  den  Trost  des  christlichen
Sonntags  zu  feiern.  Vielleicht  ist  ihnen  selber  schon  dieses  Erbe  nicht  mehr  anvertraut
worden, so dass es ihnen kostbar und unersetzlich werden konnte. Der trost-lose Sonntag, an
dem alles andere wichtiger geworden ist....! Auch uns, den regelmäßigen Kirchgängern, ist ja
die Gefahr nicht unbekannt, dass wir über dem Vielen, was uns beansprucht und pausenlos
um uns(ere Freizeit) wirbt, vergessen, wie unersetzlich diese Feier ist, zu der wir versammelt
sind.  Umso  wichtiger  ist  und  wird  es,  dass  wir  diese  Dimension  des  Sonntages  neu
entdecken: Dass wir durch die eingangs erzählte Treue gläubiger Juden zu ihrem Pessachfest
und zum Trostwort des Propheten uns helfen lassen, bewusster, ernster und fröhlicher hier
zusammen zu sein.  Dass wir  gemeinsam festhalten an diesem Zeichen der Nähe Gottes,
damit  es  uns  nicht  verblasst;  dass  wir  zu  Christi  Gedächtnis   tun,  was  er  selber  uns
aufgetragen hat und uns überliefert wurde, damit es nicht vergessen und nicht nur an  seinem
Unterhaltungswert gemessen wird. Und noch einmal: Dass wir dies nicht zuletzt um unserer
Kinder willen tun, damit wenigstens einige von ihnen durch unsere (!)  Treue zum Sonntag
erfahren, was auch ihnen ein Leben lang Trost im Leiden, Mut zum Leben, Kraft zum Sterben
geben kann. 

J. Mohr, St. Vitus und St. Raphael Heidelberg

www.se-nord-hd.de

2

http://www.se-nord-hd.de/

	J. Mohr, St. Vitus und St. Raphael Heidelberg

