Predigt am 19.01 2014 (2. Sonntag Lj. A): Joh 1,29-34
Nemesis

I. Bucky Cantor glaubt eigentlich nicht an Gott, doch das hindert ihn nicht daran, wie der
Hiob der Bibel zu klagen und Gott anzuklagen. Denn das, was er erlebt, was Menschen,
noch dazu Kinder zu erleiden haben, ist so grausam, dass es fur ihn nicht einfach nur
Zufall sein kann. Es muss ein bdser Plan dahinter stecken, ein Plan, den sich ein
allmachtiges Wesen ausgedacht hat, um ihn, um Bucky Cantor zu prifen. Ich spreche
von Philipp Roths Roman NEMESIS, den man mir kirzlich zum Geburtstag geschenkt
hat - und der mir — gerade wegen seiner Uberragenden literarischen Qualitat - schwer
im Magen, schwer auf der Seele liegt. Schon der Titel Nemesis spricht Bande. So hiel}
in der antiken Mythologie die Gottin des gerechten Zornes, die dann auch als
Rachegéttin gefurchtet wurde.

Der Roman spielt im Jahr 1944, als eine Polio-Epidemie (Kinderlahmung) ausbricht,
deren Ausbreitung der 23jahrige Sportlehrer Bucky Cantor tatenlos zusehen muss. Uber
die Ubertragungswege der Krankheit war noch nichts bekannt. Das ist die
Voraussetzung des Romans, der blinde Fleck, der die sog. Theodizee auf den Plan ruft,
d.h. die Frage, wie Gott so etwas Schreckliches zulassen kann. Schliel3lich heif’t es
wortlich:

SWenn man alles zusammen nahm, sprach vieles flir die Existenz einer feindlichen
Gottheit. ....Seine Vorstellung von Gott war die von einem allméchtigen Wesen, das
keine Dreifaltigkeit war wie im Christentum, sondern eine Zweifaltigkeit: die Vereinigung
eines perversen Arschlochs mit einem bésartigen Genie.” (S. 207)

Was fur ein schreckliches, obszénes Gottesbild! Nicht von ungefahr tberkommt selbst
glaubige Christen immer wieder die Versuchung, so oder ahnlich von Gott und seinem
Verhaltnis zur Welt zu denken, besonders, wenn wir selber tief in Krankheit und Leid
stecken oder ohnmachtig mitansehen mussen, wie ein Mensch leidet — ohne ihm selber
helfen zu kénnen, vor allem aber ohne Gottes Hilfe fur ihn erkennen zu kénnen. Diese
,heidnische® Versuchung, Gott weit weg vom Elend des Menschen zu denken, - weil es
ihn nicht kimmert, was mit uns und seiner Welt geschieht, - dieses heidnische, hier
sogar sadistische Gottesbild steht jedoch in totalem Gegensatz zur Botschaft der Bibel,
auch wenn Gott dort zweifellos seine dunklen, widersprichlichen Seiten hat. Dem
Christentum jedenfalls steht kein Gott vor Augen, der bose und gemein ist, zumindest
nicht unberuhrt vom Leid der Menschen, und dem Elend in der Welt teilnahmslos
zusieht. Hier ist die Rede von einem Gott, dem das Leid der Menschen zu Herzen geht:
»Ich habe das Elend meines Volkes gesehen und ihre laute Klage gehért. Ich kenne ihr
Leid.”, so spricht Gott zu Mose aus dem brennenden Dornbusch — jener Schlisselszene
fur das Gottesverstandnis Israels.(Ex 3,7)

Il. Was bedeutet da erst die Botschaft von der Menschwerdung Gottes in Jesus
Christus, die wir an Weihnachten gefeiert haben?: Gott begibt sich mitten hinein in die
Welt der sterblichen Menschen; ER wird einer von uns; er lasst sich vom Leid des
Menschen betreffen, von unseren Fragen und Zweifeln; er erleidet Verlassenheit und
Todesangst; er stirbt in diesem Jesus von Nazareth einen schrecklichen Tod am Kreuz:
,...far Juden ein Argemnis, fiir Heiden (!) eine Torheit - uns aber: Christus, Gottes Kraft
und Gottes Weisheit.” (1 Kor 1,22)

Im eben gehoérten Evangelium zeigt Johannes, der Taufer, auf Jesus und spricht: ,Seht,
das Lamm Gottes, das die Sinde der Welt hinwegnimmt!“ Seht Gott, der sich nicht
heraushalt; der sich von der Bosheit seiner Menschen verwunden lasst; der sich treffen
lasst von Krankheit und Leid, von Schuld und Sunde; der schwach und wehrlos wie ein
Lamm geworden ist. Er ist nicht in der seligen, unbeteiligten Ferne seines Himmel
geblieben; er ist uns ganz nahe gekommen; er ist dort, wo wir nie auf die Idee kdmen,
ihn zu vermuten: Ganz unten, nicht ganz oben!



2

Mathias Griinewald hat das auf seinem beriGhmten Isenheimer Altar auf
erschutternde Weise ins Bild gesetzt: Der Taufer Johannes steht unter dem Kreuz und
zeigt mit seinem Uberlangen Zeigefinger auf den Gekreuzigten, zu dessen Fuflen der
Klnstler das Lamm gemalt hat. Dieser Altar wurde fir die Klosterkirche in Isenheim im
Elsass geschaffen, ein Hospital, in dem Pestkranke gepflegt und auf den Tod
vorbereitet wurden. Grinewald hat den Gekreuzigten wie einen dieser Kranken gemalt:
grausam entstellt und abstoRend anzusehen. In einem Buch Uber den Isenheimer Altar
lese ich, dass in einer normalen Kirche dieses Altarbild niemals einen Platz gefunden
hatte. Selbst im passionsfrommen Mittelalter hatte es auf die Betrachter wie ein Schock
gewirkt. Aber die Pestkranken, die nach ihrer Einlieferung in die ,Endstation“ als erstes
vor diesen Altar gefihrt wurden, sie konnten auf Anhieb verstehen, was ihnen hier zum
Trost gesagt werden sollte: ,Er hat unsere Krankheit getragen und unsere Schmerzen
auf sich geladen.”, wie es schon bei Jesaja im vierten Lied vom Gottesknecht heilt.
(Jes 53,4)

GOTT — mitten im Leid der Menschen! An diesem Punkt unterscheidet sich christlicher
Glaube von jeder anderen Religion. Im Mittelpunkt unseres Glaubens steht das Kreuz:
Gott mitten in unserem Leid, an der Seite aller, die hilflos leiden, die unschuldig und
wehrlos sterben mussen. Es gibt einen verborgenen Sinn in allem Un-Sinn, in aller
Sinnlosigkeit! Es gibt diese Hoffnung, dass Not und Tod nicht das letzte Wort haben!
Dass Gott sich in Jesus Christus so tief eingelassen hat auf unsere menschliche
Existenz; dass er sich nicht heraushalt, sondern einmischt — diese Botschaft ist
unglaublich trostlich — aber auch ungeheuer unbequem:

Trostlich — weil wir nicht alleine gelassen, sondern von Gott im Leid umfangen und
begleitet sind. Unbequem, weil Gott uns damit auch in die Quere kommen und
empfindlich stéren kann. Das neuheidnische Gottesbild hat eben auch seine Vorzige:
Ein Gott, der weit weg von uns im Himmel thront, der stért uns in aller Regel nicht und
hat uns letztlich deshalb auch nichts zu sagen. Was hore ich oft?!: ,Ein hbheres Wesen,
- natirlich an so etwas glaube ich schon. Irgendwo muss das Ganze ja schliel3lich
herkommen!!* Kein Wunder also, dass der Held in Philip Roths Roman auch nur an ein
,hoheres Wesen“ glaubt, das er, noch dazu mit einem perfiden Plan, hinter dem
erschutternd geschilderten menschlichen Elend sieht. Es ist — das ist meine
Behauptung - ein heidnisches (!) Gottesverstandnis, das hier zum Vorschein kommt,
vollig unberuhrt von der christlichen Gottesoffenbarung, die zwar auch keine elegante
Lésung bereit halt; uns Christen aber daran beteiligt, dass Krankheit und Elend dort
beseitigt werden, wo es uns menschenmaglich ist..

Kurzum: Fir die christliche Religion gehéren Gott und seine ernste Frohe Botschaft
mitten hinein in die Probleme und letzten Fragen dieser Welt. Gott hat dazu etwas zu
sagen; er will — nicht zuletzt durch uns - Einfluss nehmen auf den Lauf der Dinge. Unser
,Held“ Bucky Cantor hatte sich eben auch so verstehen kdnnen: Nicht als Rebell im
Krieg gegen Gott, sondern als einer der mit Gott und Jesus Christus den Kampf
aufnimmt gegen die tédlichen Machte, die seine todkranken Schutzlinge bedrohen und
viele davon zerstoren. Er sieht sich ja als negative Gegenfigur zu dem prominentesten
Polio-Opfer, US-Prasident Franklin D. Roosevelt, der an den beiden Fronten siegreich
war, an denen Bucky versagte. - Hier muss man wissen, dass Bucky Cantor gerne
Soldat und in den Krieg gegen Hitlerdeutschland gezogen ware, was ihm aber wegen
seiner extremen Kurzsichtigkeit versagt blieb. — Dem tiefgldubigen Christen Roosevelt
gelang beides: Er flhrte die Wende im Zweiten Weltkrieg herbei und trug mafR3geblich
dazu bei, einen Impfstoff gegen Polio zu entwickeln. So befreite er die Welt von zwei
Ubeln seiner Epoche: Hitler und Polio. Ein berihmtes Zitat von ihm lautet: ,Ich bin
Christ und Demokrat, das ist alles!*

J. Mohr, St. Vitus und St. Raphael HD
www.se-nord-hd.de



	Predigt am 19.01 2014 (2. Sonntag Lj. A): Joh 1,29-34
	Nemesis
	J. Mohr, St. Vitus und St. Raphael HD


