
Predigt am 19.01 2014 (2. Sonntag Lj. A): Joh 1,29-34
Nemesis

I. Bucky Cantor glaubt eigentlich nicht an Gott, doch das hindert ihn nicht daran, wie der
Hiob der Bibel zu klagen und Gott anzuklagen. Denn das, was er erlebt, was Menschen,
noch dazu Kinder zu erleiden haben, ist so grausam, dass es für ihn nicht einfach nur
Zufall  sein  kann.  Es muss ein  böser  Plan dahinter  stecken,  ein  Plan,  den sich ein
allmächtiges Wesen ausgedacht hat, um ihn, um Bucky Cantor zu prüfen. Ich spreche
von Philipp Roths Roman NEMESIS, den man mir kürzlich zum Geburtstag geschenkt
hat - und der mir – gerade wegen seiner überragenden literarischen Qualität - schwer
im Magen, schwer auf der Seele liegt. Schon der Titel Nemesis spricht Bände. So hieß
in  der  antiken  Mythologie  die  Göttin  des  gerechten  Zornes,  die  dann  auch  als
Rachegöttin gefürchtet wurde.

Der Roman spielt  im Jahr 1944, als eine Polio-Epidemie (Kinderlähmung) ausbricht,
deren Ausbreitung der 23jährige Sportlehrer Bucky Cantor tatenlos zusehen muss. Über
die  Übertragungswege  der  Krankheit  war  noch  nichts  bekannt.  Das  ist  die
Voraussetzung des Romans, der blinde Fleck, der die sog. Theodizee auf den Plan ruft,
d.h. die Frage, wie Gott so etwas Schreckliches zulassen kann. Schließlich heißt es
wörtlich:

„Wenn man alles zusammen nahm,  sprach vieles für  die  Existenz einer  feindlichen
Gottheit.  ....Seine Vorstellung von Gott  war die von einem allmächtigen Wesen, das
keine Dreifaltigkeit war wie im Christentum, sondern eine Zweifaltigkeit: die Vereinigung
eines perversen Arschlochs mit einem bösartigen Genie.“ (S. 207)

Was für ein schreckliches, obszönes Gottesbild! Nicht von ungefähr überkommt selbst
gläubige Christen immer wieder die Versuchung, so oder ähnlich von Gott und seinem
Verhältnis zur Welt zu denken, besonders, wenn wir selber tief in Krankheit und Leid
stecken oder ohnmächtig mitansehen müssen, wie ein Mensch leidet – ohne ihm selber
helfen zu können, vor allem aber ohne Gottes Hilfe für ihn erkennen zu können. Diese
„heidnische“ Versuchung, Gott weit weg vom Elend des Menschen zu denken, - weil es
ihn nicht kümmert, was mit uns und seiner Welt geschieht, - dieses heidnische, hier
sogar sadistische Gottesbild steht jedoch in totalem Gegensatz zur Botschaft der Bibel,
auch  wenn  Gott  dort  zweifellos  seine  dunklen,  widersprüchlichen  Seiten  hat.  Dem
Christentum jedenfalls steht kein Gott vor Augen, der böse und gemein ist, zumindest
nicht  unberührt  vom  Leid  der  Menschen,  und  dem Elend  in  der  Welt  teilnahmslos
zusieht. Hier ist die Rede von einem Gott, dem das Leid der Menschen zu Herzen geht:
„Ich habe das Elend meines Volkes gesehen und ihre laute Klage gehört. Ich kenne ihr
Leid.“, so spricht Gott zu Mose aus dem brennenden Dornbusch – jener Schlüsselszene
für das Gottesverständnis Israels.(Ex 3,7) 

II.  Was  bedeutet  da  erst  die  Botschaft  von  der  Menschwerdung  Gottes  in  Jesus
Christus, die wir an Weihnachten gefeiert haben?: Gott begibt sich mitten hinein in die
Welt der sterblichen Menschen;  ER wird einer von uns;  er lässt sich vom Leid des
Menschen betreffen, von unseren Fragen und Zweifeln; er erleidet Verlassenheit und
Todesangst; er stirbt in diesem Jesus von Nazareth einen schrecklichen Tod am Kreuz:
„...für Juden ein Ärgernis, für Heiden (!) eine Torheit - uns aber: Christus, Gottes Kraft
und Gottes Weisheit.“ (1 Kor 1,22)

Im eben gehörten Evangelium zeigt Johannes, der Täufer, auf Jesus und spricht: „Seht,
das Lamm Gottes, das die Sünde der Welt hinwegnimmt!“ Seht Gott,  der sich nicht
heraushält; der sich von der Bosheit seiner Menschen verwunden lässt; der sich treffen
lässt von Krankheit und Leid, von Schuld und Sünde; der schwach und wehrlos wie ein
Lamm geworden  ist.  Er  ist  nicht  in  der  seligen,  unbeteiligten  Ferne seines Himmel
geblieben; er ist uns ganz nahe gekommen; er ist dort, wo wir nie auf die Idee kämen,
ihn zu vermuten: Ganz unten, nicht ganz oben!



Mathias  Grünewald hat  das  auf  seinem  berühmten  Isenheimer  Altar auf
erschütternde Weise ins Bild gesetzt: Der Täufer Johannes steht unter dem Kreuz und
zeigt mit seinem überlangen Zeigefinger auf den Gekreuzigten, zu dessen Füßen der
Künstler das Lamm gemalt hat. Dieser Altar wurde für die Klosterkirche in Isenheim im
Elsass  geschaffen,  ein  Hospital,  in  dem  Pestkranke  gepflegt  und  auf  den  Tod
vorbereitet wurden. Grünewald hat den Gekreuzigten wie einen dieser Kranken gemalt:
grausam entstellt und abstoßend anzusehen. In einem Buch über den Isenheimer Altar
lese ich, dass in einer normalen Kirche dieses Altarbild niemals einen Platz gefunden
hätte. Selbst im passionsfrommen Mittelalter hätte es auf die Betrachter wie ein Schock
gewirkt. Aber die Pestkranken, die nach ihrer Einlieferung in die „Endstation“ als erstes
vor diesen Altar geführt wurden, sie konnten auf Anhieb verstehen, was ihnen hier zum
Trost gesagt werden sollte: „Er hat unsere Krankheit getragen und unsere Schmerzen
auf sich geladen.“, wie es schon bei Jesaja im vierten Lied vom Gottesknecht heißt.
(Jes 53,4)

GOTT – mitten im Leid der Menschen! An diesem Punkt unterscheidet sich christlicher
Glaube von jeder anderen Religion. Im Mittelpunkt unseres Glaubens steht das Kreuz:
Gott mitten in unserem Leid, an der Seite aller, die hilflos leiden, die unschuldig und
wehrlos sterben müssen.  Es gibt  einen verborgenen Sinn in  allem Un-Sinn,  in aller
Sinnlosigkeit! Es gibt diese Hoffnung, dass Not und Tod nicht das letzte Wort haben!
Dass  Gott  sich  in  Jesus  Christus  so  tief  eingelassen  hat  auf  unsere  menschliche
Existenz;  dass  er  sich  nicht  heraushält,  sondern  einmischt  –  diese  Botschaft  ist
unglaublich tröstlich – aber auch ungeheuer unbequem:

Tröstlich – weil  wir  nicht  alleine gelassen, sondern von Gott  im Leid umfangen und
begleitet  sind.  Unbequem,  weil  Gott  uns  damit  auch  in  die  Quere  kommen  und
empfindlich stören kann. Das neuheidnische Gottesbild hat eben auch seine Vorzüge:
Ein Gott, der weit weg von uns im Himmel thront, der stört uns in aller Regel nicht und
hat uns letztlich deshalb auch nichts zu sagen. Was höre ich oft?!: „Ein höheres Wesen,
-  natürlich an so etwas glaube ich schon.  Irgendwo muss das Ganze  ja schließlich
herkommen!!“ Kein Wunder also, dass der Held in Philip Roths Roman auch nur an ein
„höheres  Wesen“  glaubt,  das  er,  noch  dazu  mit  einem  perfiden  Plan,  hinter  dem
erschütternd  geschilderten  menschlichen  Elend  sieht.  Es  ist  –  das  ist  meine
Behauptung - ein heidnisches (!)  Gottesverständnis, das hier zum Vorschein kommt,
völlig unberührt von der christlichen Gottesoffenbarung, die zwar auch keine elegante
Lösung bereit hält;  uns Christen aber daran beteiligt,  dass Krankheit und Elend dort
beseitigt werden, wo es uns menschenmöglich ist.. 

Kurzum: Für die christliche Religion gehören Gott  und seine ernste Frohe Botschaft
mitten hinein in die Probleme und letzten Fragen dieser Welt. Gott hat dazu etwas zu
sagen; er will – nicht zuletzt durch uns - Einfluss nehmen auf den Lauf der Dinge. Unser
„Held“ Bucky Cantor hätte sich eben auch so verstehen können: Nicht als Rebell im
Krieg  gegen  Gott,  sondern  als  einer  der  mit  Gott  und  Jesus  Christus  den  Kampf
aufnimmt gegen die tödlichen Mächte, die seine todkranken Schützlinge bedrohen und
viele davon zerstören. Er sieht sich ja als negative Gegenfigur zu dem prominentesten
Polio-Opfer, US-Präsident Franklin D. Roosevelt, der an den beiden Fronten siegreich
war,  an denen Bucky versagte. -  Hier muss man wissen,  dass Bucky Cantor gerne
Soldat und in den Krieg gegen Hitlerdeutschland gezogen wäre, was ihm aber wegen
seiner extremen Kurzsichtigkeit versagt blieb. – Dem tiefgläubigen Christen Roosevelt
gelang beides: Er führte die Wende im Zweiten Weltkrieg herbei und trug maßgeblich
dazu bei, einen Impfstoff gegen Polio zu entwickeln. So befreite er die Welt von zwei
Übeln seiner Epoche: Hitler und Polio.  Ein berühmtes Zitat von ihm lautet:  „Ich bin
Christ und Demokrat, das ist alles!“

        J. Mohr, St. Vitus und St. Raphael HD
www.se-nord-hd.de

2


	Predigt am 19.01 2014 (2. Sonntag Lj. A): Joh 1,29-34
	Nemesis
	J. Mohr, St. Vitus und St. Raphael HD


