
Predigt am 5./6.01.2014: Mt 3,13-17
Wisse vor wem du kniest

I. Die französische Philosophin Simone Weil kam 1938 nach Assisi und, obwohl sie sich
als  Agnostikerin  verstand,  war  sie  tief  beeindruckt  vom  Hl.  Franziskus  und  der
franziskanischen  Spiritualität.  Einem  Freund  schrieb  sie:  „Als  ich  dort  in  der  kleinen
romanischen Kapelle aus dem 12. Jahrhundert von Santa Maria degli  Angeli, - diesem
unvergleichlichen Wunder an Reinheit, wo der Hl. Franziskus so oft gebetet hat -  allein
war, zwang mich etwas, das stärker war als ich selbst, mich zum ersten Mal in meinem
Leben auf die Knie zu werfen.“

Als der  25jährige Schweizer  Kunsthistoriker  Heinrich Wölfflin erstmals eine Weile in
Paris war,  notierte er am 25. Januar 1889 in sein Tagebuch:  „In  St.  Gervais hab ich
gebetet heute Abend in der Dämmerung. Ich war allein. Es zog mich nieder auf die Knie.
Ich musste mich beugen vor etwas,  vor dem Unendlichen. Ich wusste nicht,  was ich
sagen sollte. Aber es tat wohl, anbetend zu schweigen“

Das erschütternde Bild  des deutschen Bundeskanzlers  Willy  Brandt,  als  er  vor  dem
Mahnmal  für  die  vernichteten  Juden  im  Warschauer  Ghetto  –  nach  seinen  eigenen
Worten völlig ungeplant – ergriffen auf die Knie sank, ging um die Welt. 

„Sie gingen in das Haus und sahen das Kind und Maria, seine Mutter; da fielen sie
nieder und huldigten ihm.“

Der griechische Urtext   bringt hier,  fast  möchte man sagen: einen Fachausdruck, der
dreimal  auftaucht  im  heutigen  Festtagsevangelium  und  auch  sonst  im  Matthäus-
Evangelium eine große Rolle spielt, wenn Menschen sich in besonders ehrfurchtsvoller
Weise  Christus  nähern:  proskynein,  proskynese  heißt  dieses Wort;  wörtlich  übersetzt
Kniefall oder Kniebeuge, eine Geste der Huldigung , wie sie im Altertum vor den Götter-
Statuen, aber auch vor den vergöttlichten Herrschern geübt wurde. 

Mit den Sterndeutern aus dem Osten, welche die Legende zu den Heiligen Drei Königen
gemacht hat, beugt sozusagen die ganze heidnische Welt ihr Knie vor diesem Kind, weil
in Ihm der einzige und wahre Herrscher der Welt erschienen ist: Jesus, der Christus!

Der Evangelist Matthäus hat damit seinem Evangelium zugleich einen Rahmen gegeben,
der  auf  überraschende Weise den Anfang mit  dem Ende verbindet.  Denn dort  –  am
Schluss seines Evangeliums – findet sich wieder eine Epiphanie, eine Gottesoffenbarung.
Der auferstandene Herr zeigt sich seinen Jüngern und dann heißt es: 

„Die elf Jünger gingen nach Galiläa auf den Berg, den Jesus ihnen genannt hatte. Und
als sie IHN sahen, fielen  sie vor ihm nieder.“( Mt 28,16-17)

Wieder  die  Proskynese,  der  Kniefall,  die  Kniebeuge,  bevor  ER die  gewaltigen  Worte
spricht:  „Mir  ist  alle  Macht  gegeben im Himmel  und auf  Erden.  Darum geht  zu  allen
Völkern und macht alle Menschen zu meinen Jüngern.“

Wenn hier, am Ende des Mt-Evangeliums das in Jesus Christus geschenkte Heil allen
Völkern zugedacht wird und der Herr seine Jünger in alle Welt sendet, dann ist diese
universale Ausrichtung in der Erzählung von den Magiern aus dem Osten bereits vorweg
genommen. In der Proskynese, in der Kniebeuge der Sterndeuter vor dem Kind auf dem
Schoß  seiner  Mutter  Maria  beginnt  schon,  was  später  die  Kirche  kennzeichnen  soll:
Menschen aller Rassen und Sprachen erkennen in Jesus, dem Christus, das Heil der
Welt; sie beugen ihr Knie vor dem Sohne Gottes, dem alle Macht gegeben ist im Himmel
und auf Erden.

II.  Es hat also eine tiefen Sinn, wenn wir beim Betreten und Verlassen der Kirche eine
sog.  Kniebeuge  machen.  Vom  heutigen  Evangelium  her  dürfen  wir  diese  Geste  so
deuten:  Mit  allen,  die  an  Christus  glauben  –  in  Ost  und  West,  in  Nord  und  Süd  –



unterwerfen  wir  uns dem,  der  als  Kind  in  diese  Welt  eintrat,  für  uns gekreuzigt  und
auferweckt wurde und als der erhöhte Herr bei uns bleibt, am Dichtesten zu erfahren im
Sakrament der Eucharistie, worauf uns Altar und Tabernakel hinweisen. 

Wer von uns wollte leugnen, dass gerade auch die Kniebeuge und alles war wir rituell im
Gotteshaus tun, immer der Gefahr des Ritualismus, der Routine und Oberflächlichkeit
unterliegt? Schon unsere Erstkommunion-Kinder beobachten das an uns Erwachsenen:
Viele gehen mittlerweile in ihre Kirchenbank, ohne eine Kniebeuge gemacht zu haben.
Erst  recht  eine  verunglückte  Leibesübung,  ein  Knicks  -  kann  kaum  die  Haltung  der
Anbetung und Ehrfurcht zum Ausdruck bringen. Was in der schönen Kniebeuge, (falls sie
aus orthopädischen Gründen überhaupt möglich ist) zum Ausdruck kommen soll, erkläre
ich den Kindern in etwa so: Wir machen uns klein vor Gott, weil wir ja wahrhaftig klein
sind vor dem großen Gott. Und erst wenn wir dies anerkennen und ausdrücken, spüren
wir, das wir in Wahrheit groß sind in seinen Augen, da er in Jesus Christus unser Bruder
und Freund geworden ist. Wenn Gott sich nicht zu groß war, um in einem kleinen Kind, im
Kind von  Betlehem,  in  diese Welt  und  an unsere  Seite  zu  treten  und  im Mann aus
Nazareth den Weg der Erniedrigung zu unserem Heil zu gehen, dann sollten wir nicht zu
stolz sein, um in der schlichten Geste der Kniebeuge (und des Knieens zur Hl. Wandlung
in der Messfeier) unsere Anbetung und Ehrfurcht auszudrücken – wie die Sterndeuter aus
dem Osten es getan haben. 

III.  Es ist  ja  nicht  zuletzt  der  Gedanke der  Stellvertretung,  der  dieses wunderschöne
Evangelium  vom  Besuch  der  Magier  an  der  Krippe  bestimmt.  Im  Kniefall  dieser
königlichen Männer erkennt der Glaube die Huldigung der ganzen Welt, ihrer Weisheit
und  Gottsuche.  So  könnte  auch  unsere  Kniebeuge  stellvertretend  für  alle  Menschen
geschehen, die Gottes Wahrheit und Wirklichkeit noch nicht kennen oder anerkennen,
schon gar nicht in der armen Gestalt seines menschgewordenen Sohnes Jesus Christus. 

Von Rainer Maria Rilke, so lese ich, gibt es eine kleine Abhandlung über das Knieen. In
einem adventlichen Brief aus dem Jahre 1920 an seine Mutter macht er sich Gedanken
über diese elementare Geste der Frömmigkeit,  wobei es sicher nicht zufällig ist,  dass
diese Passage im Zusammenhang mit dem Weihnachtsfest steht. Es ist kein einfacher
Text, dennoch sollten wir versuchen, seine Erkenntnis zu verstehen:

„Es ist so recht das Mysterium -  von dem knieenden, von dem tief knieenden Menschen:
Dass er größer sei, seiner geistigen Natur nach, als der stehende! -  welches in dieser
Nacht gefeiert wird. Der Knieende, der sich ganz ans Knieen hingibt, verliert allerdings
das Maß seiner Umgebung; selbst aufschauend wüsste er nicht mehr zu  sagen, was
groß und klein ist. Aber ob er gleich in seiner Kniebeuge kaum die Höhe eines Kindes
hat, so ist er, dieser Knieende, doch nicht klein zu nennen. Mit ihm verschiebt sich die
Skala, denn er -  indem er der eigentümlichen Schwere und Kraft in seinen Knien folgt,
und die Stellung einnimmt, die sich zu ihnen hinbezieht -  gehört bereits zu jener Welt, in
der  Höhe  Tiefe  ist  –  und  wenn  schon  Höhe  unserem Blick  und  unseren  Apparaten
unermesslich bleibt – wer ermäße die Tiefe?“

Gerade wenn und weil wir um die Würde des Stehens vor Gott und der Ermächtigung
zum   aufrechten  Gang  wissen,  ist  die  Kniebeuge  und  das  Knieen  kein  servile
Demutsgeste, sondern das paradoxe Eingeständnis: „WISSE VOR WEM DU STEHST!“
(Inschrift über dem Thoraschrein in der Synagoge)

J. Mohr, St. Vitus und St. Raphael Heidelberg

2


