Weihnachten 2013, St. Vitus und St. Raphael, Lj A
“Heute ist uns der Heiland geboren” — Gott begegnet uns im Heute unseres Lebens.
Liebe Festgemeinde!

1. “Heute ist uns der Heiland geboren”

,Heute sollt Ihr erfahren: Der Herr kommt, uns zu erlésen, und morgen werdet ihr seine Herrlichkeit
schauen (vgl. Ex 16,61)*. So hei3it es im Eingangsvers zur Virgil von Weihnachten. ,,Euch ist heute der
Heiland geboren* (vgl Lk 2,11): Als der Evangelist Lukas diesen Satz Jahrzehnte spéter in sein
Weihnachtsevangelium schrieb wusste sehr genau: Wenn ich das jetzt schreibe: ,,Euch ist heute der
Heiland geboren", dann wird jede Generation, wenn sie diesen Satz liest, unmittelbar angesprochen sein.
Und in der Tat: ,,Heute ist uns der Heiland geboren", heiBt es alljéhrlich ganz selbstverstiandlich am
Weihnachtsfest. Kriftig stimmen wir als Mitfeiernden der Weihnachtsgottesdienste in diesen Satz ein, obwohl diese
Aussage bei doch hochst merkwiirdig ist. Wie kann diese Geburt Jesu feute sein, wo sie doch historisch um 7-4 vor
unserer Zeitrechnung unter der Herrschaft von Herodes dem Grofen datiert werden kann. Frage also: Soll ein
Ereignis aus uralten Zeiten in unserer Gegenwart stattfinden? Wird etwas ldngst Vergangenes als in der Gegenwart
Wirksames bekundet, das als Hoffnungszeichen im Heute dient, uns Zukunft er6ffnet?

Wirklich ,,geistesgegenwartig® geglaubt lautet die Antwort JA: Genau um diese gegeniiber sonstiger Erfahrung
ungewohnliche Verschrankung der Zeiten geht es in der Feier der Liturgie immer, so auch an Weihnachten: Das
Weihnachtsfest darf nicht zu einer Kulissenwelt verkommen, die einmal im Jahr zur Selbsttduschung und
Fremdtduschung aufgebaut wird, damit in der Tat innerlich leer ldsst und damit ,,ent — tduschend** wirkt. Es geht
schon gar nicht um ,,ein Tun, als ob*, wenn wir ernsthaft Weihachten als Fest unseres Glaubens begehen. Glaube
aber hat es mit dem ,, Heute *“ zu tun: Dazu sagt in einem Interview im September 2013 Papst Franziskus im
Hinblick auf die Gottesfrage:

., Es gibt de facto die Versuchung, Gott in der Vergangenheit zu suchen oder in den Zukunfisméglichkeiten. Gott ist
gewiss in der Vergangenheit, denn man findet ihn in den Abdriicken, die er hinterlassen hat. Er ist auch in der
Zukunfi, als Versprechen. Aber der — sagen wir — konkrete Gott ist heute. Daher hilft das Jammern nie, nie, um
Gott zu finden. Die Klage dariiber, wie barbarisch die Welt heute sei, will manchmal nur verstecken, dass man in
der Kirche den Wunsch nach einer rein bewahrenden Ordnung, nach Verteidigung hat. Nein — Gott begegnet man
im Heute.« So der Papst.

,,Heute ist uns der Heiland geboren*: Der am 29.Januar 2013 verstorbene unvergessene Bischof Reinhard Stecher
hat am Ende einer Rede {iber Traditionalisten und Progressisten in der Kirche zugespitzt gesagt:

,, Der Traditionalist schaut mit nostalgisch-umflortem Blick in eine gute, alte Zeit, die es nie gab. — Der
Progressist ertrdumt sich ein utopisches Morgen, das es nie geben wird. — Beide versiumen das Heute. “
Wir diirfen als Christen und lebendige Kirche das Heute nicht versiumen: Ein Evangelium, das nicht
gegenwidrtig ist, ist kein Evangelium, hat keinen Nachrichtenwert, schon gar nicht als Frohbotschaft!-Fiir dieses
Heute des Evangeliums gilt es als Kirche, als Christen, als wirkliche Zeitgenossen einzutreten im Dialog
untereinander: zwischen Laien wie Amtstrager, Jung und alt, und auch mit weltanschaulich anders besetzten
Menschen. Die missionarische Bezeugung des Evangeliums verlangt heute den offenen, zugleich respektvollen,
ersthaften interreligiosen und interkulturellen Dialog.

2. Annéherungsversuche an die Weihnachtsbotschaft fiir Heute

Wie konnen wir die Weihnachtsbotschaft fiir uns vergegenwartigen, um Gott in Jesus Christus im Heute zu
begegnen und zu bezeugen?

2.1 Fragen iiber Fragen

Bedenken wir eine der Mdglichkeiten, indem wir uns und unsere Zeitgenossen als Adressaten wahrnehmen.
Schauen wir z.B. konkret auf unsre Grenzerfahrungen, auf Sorgen und Angste im Alltag unseres Lebens — und wie
wir damit umgehen: Wann immer Menschen in Gesprachsrunden zusammensitzen — ob bei einer Abendeinladung,
am Stammtisch oder im Wartezimmer eines Arztes -, tauschen wir unsere Lebensbefindlichkeiten aus. Sehr oft
schwingen bei derartigen Gespriachsrunden Sorge um die Zukunft mit. Oft stehen die Hiobsbotschaften der
Tagesnachrichten oben an.

Erheblich kreisen unsere Sorgen auch um den privaten Bereich: ,,Werden wir und unsere Angehdrigen und Freunde
vor Krankheit und Tod verschont bleiben* -und vieles andres mehr

Verhehlen wir es uns nicht: auch als Christen beschleichen uns Angste um die Gegenwart und Zukunft unserer
Kirche, vor Ort hier in Heidelberg oder allgemeinkirchlich. Was wird aus dem Glauben in einer oft allenfalls noch



religionsfreundlichen Gottlosigkeit? Wird die Enkelgeneration morgen iiberhaupt noch glauben? Oder was muss
sich kirchlich dndern, dass die Kirche wieder eine einladende wird, welche die Menschen ,,von den Hecken und
Zaunen* (vgl. Lk 14,23) anzieht? —

Fragen iiber Fragen. Wer kann sie beantworten?

2.2 Zeichen elementarer Bediirftigkeit nach heiler Welt

Gibt es iiberhaupt so etwas wie einen einenden Brennpunkt, der alle Fragen biindeln kann? Dem ist so!

Wie immer sich die Sorgen artikulieren mogen, ob wir sie als Junge oder als Alte stellen, als Lebenslustige oder als
skeptisch Nachdenkliche oder religios Unmusikalische, als kirchlich Engagierte oder als kirchlich Distanzierte —
sie sind ein vielstimmiger, aber letztlich nur ein Ausschnitt aus jenem gemeinsamen, d. h. simtliche Menschen
beherrschenden Wunsch, ndmlich dass das Leben gelingen moge! Die Sehnsucht nach einem gelingenden Leben
ist unstillbar. Diese Sehnsucht nach Sinn prégt einen jeden von uns. Zur Deutung des Wortes ,,Sinn“ merkt der ev.
Theologe und Mirtyrer Dietrich Bonhoeffer an: ,,Der unbiblische Begriff des ,Sinns* ist ja nur eine Ubersetzung
dessen, was die Bibel , VerheiBung‘ nennt.* Diese Sehnsucht verbindet uns Heutige — iiber jegliche Zeit- und
Léndergrenzen hinweg — auch mit den biblischen Vorfahren. Diese Sehnsucht ist Sehnsucht nach Heil,
Heilung, Befreiung, Erlosung, Sehnsucht nach dem Evangelium der Freude, einem Schliisselworte
unseres Papstes. Freude: Dieses Wort bedeutet hier mehr, als nur Dinge zu tun, die befriedigen oder Spal}
machen: Es geht auch nicht darum zu befehlen: ,,Freu, dich, sofort! Eine solche Aufforderung fillt ins
Leere. Es geht nicht um die Machbarkeit der Freude, sondern um die Wurzel der Freude selbst, der innige
Freude iiber das Geschenk gottliche Liebe, die sich zeigt in Jesus Christus als Anwesenheit Gottes in der
Welt. Aus seinem Geist heraus kann Begeisterung erwachsen und die Kraft das Gute zu tun,
Barmherzigkeit zu leben. Nur will diese Stimme Gottes in Jesus Christus auch wirklich gehort werden!

2.3 Wirkmiichtige Worte: Gotteswort im Menschenwort

Antwort auf alle Fragen gibt uns dein Wort™ heil3t es in einem Kirchenlied. Gotteswort im Menschenwort: Damit
hat es Weihnachten zu tun. Auch am heutigen Tag. Wir wissen: Es gibt durchaus wirkmachtige Worte auch unter
Menschen : Es gibt Worte, die eine wichtige Rolle in unserem Leben spielen, Worte, die uns und unser Leben
verdndern, die eine nachhaltige Wirkung auf unser Leben haben und die es auf den Kopf stellen konnen. Worte, die
zwei Liebende zueinander sprechen, wenn sie den Bund der Ehe eingehen. Worte, die eine hoffnungsvolle
Freundschaft beginnen lassen. Worte, die mir sagen, dass meine Schuld vergeben und ein neuer Anfang moglich ist.
Worte, die mir in einer schwierigen Situation meines Lebens wieder Mut und Zuversicht schenken. Solche Worte
sind wirkméchtig, sie schaffen eine neue Wirklichkeit.

Wenn diese Moglichkeiten schon im menschlichen Wort angelegt sind, das bei allem Bemiihen immer auch
vorldufig, bruchstiickhaft ist und hinter seinem Anspruch zuriickbleibt, dann kénnen wir erahnen, was jenes Wort
bewirken kann, von dem Johannes am Anfang seines Evangeliums spricht: ,, /m Anfang

war das Wort*. Das Wort Gottes ist ein wirksames Wort: ,,Es kehrt nicht leer zu mir zuriick, sondern bewirkt, was
ich will und erreicht all das, wozu ich es ausgesandt habe“, so sagt der Prophet Jesaja in seiner Gottesrede nach Jes
Jes 55,11. Es gibt Worte, die wie eine Briicke von Mensch zu Mensch, ja: von Gott zum Menschen schlagen . ,,Im
Anfang war das Wort®. Im Anfang war Gott, der die Beziehung zu den Menschen suchte, der sie auf vielfache
Weise ansprach. Jener Gott, den Johannes in seinem Evangelium zu verkiinden hat, ist nicht ein einsamer und
beziehungsloser, sondern ein mitteilsamer Gott. Gott will nicht bei sich selber bleiben, sondern teilt sich mit. Die
lautlose Wahrheit will hérbar werden. Das unergriindliche Schweigen lasst sich verlauten. Das Verborgene wird
offenbar und tritt in Erscheinung — in den Zeichen seiner Schépfung, in den Befreiungserfahrungen des Volkes
Israel und in dem einzigartigen Mann aus Nazaret, von dem das Johannesevangelium in so beredter Weise Zeugnis
gibt.

Der Verfasser des Hebréerbriefes sagt es dhnlich: Gott spricht. Er spricht auf vielerlei Weise, durch die Schopfung,
durch Ereignisse im Leben, durch die Geschichte und durch Menschen wie die Propheten des Alten Bundes. Er sagt
damit: Die Sprache Gottes ist vielfaltig, sie ist aber auch im Menschenwort missverstidndlich, undeutlich, vermischt
mit den eigenen Gedanken, mit unseren eigenen Ideen. Klar und eindeutig hat Gott erst durch den Sohn
gesprochen. ,,In diesen letzten Tagen*, so heifst es wortlich, ,, hat er zu uns gesprochen durch den Sohn, den er zum
Erben des Alls eingesetzt und durch den er auch die Welt erschaffen hat (Hebr 1,2).“ Dieses Ereignis feiern wir
heute. Staunend vernehmen davon als Erste die Hirten auf den Fluren von Betlehem, als ihnen der Engel in
néichtlicher Stunde die Kunde brachte.: »Fiirchtet euch nicht,; denn ich verkiinde euch eine grofie Freude, die dem
ganzen Volk zuteilwerden soll: Heute ist euch in der Stadt Davids der Heiland geboren, er ist der Messias, der
Herr« (Lk 2,11).

3. Jesus Christus, Geschichte gewordenes Wort Gottes in Person



Jesus Christus ist das Geschichte gewordene Wort Gottes in Person, das uns anspricht, auch heute: Im
Mitten unseres Glaubens stehen nicht abstrakte Dogmen, sondern Jesu, das Antlitz Gottes unter den
Menschen. In diesem Sinne darf ich Papst Franziskus zitieren aus dem Apostolischen Schreiben
,Evangelii Gaudium®: ,Ich lade jeden Christen ein, gleich an welchem Ort und in welcher Lage er sich
befindet, noch heute seine persénliche Begegnung mit Jesus Christus zu erneuern oder zumindest den
Entschluss zu fassen, sich von ihm finden zu lassen, ihn jeden Tag ohne Unterlass zu suchen. Es gibt
keinen Grund, weshalb jemand meinen konnte, diese Einladung gelte nicht ihm, denn »niemand ist von
der Freude ausgeschlossen, die der Herr uns bringt«. Wer etwas wagt, den enttduscht der Herr nicht, und
wenn jemand einen kleinen Schritt auf Jesus zu macht, entdeckt er, dass dieser bereits mit offenen Armen
auf sein Kommen wartete.“ So der Papst.

Moge ER in uns und unter uns sein, wenn wir miteinander seine Menschwerdung festlich begehen, denn:
,Heute ist uns der Heiland geboren* —und mit Paulus im Philipperbrief gesprochen: ,,Freut euch zu jeder
Zeit. Noch einmal sage ich euch: Freut euch(Phil 4,4). Amen

Helmut Philipp



