
Predigt in der Christmette am 24.12.2013
 Gottes Sohn: o wie weint

Quelle: http://www.pinakothek.de/rogier-van-der-weyden/columba-altar-anbetung-der-koenige

I. Schon J.W. Goethe soll dieses herrliche Gemälde bestaunt haben. Sie kennen es
vermutlich:  „Anbetung  der  Könige“  von  Rogier  van  der  Weyden,  einem
holländischen Maler aus dem 5. Jahrhundert. Zu sehen in der Alten Pinakothek in
München.  Man beachtet  es  kaum bei  all  der  Pracht:  Im Schnittpunkt  der  beiden
Diagonalen hängt an einem Pfosten im Hintergrund ein kleines Kruzifix, ein Kreuz mit
dem Korpus des Gekreuzigten. Was für ein Anachronismus!: Im Blickfeld „Maria mit
dem Kinde lieb“ und davor der Kniefall der prächtig gekleideten Drei Könige. Wer um
Himmels willen soll in den Stall von Betlehem ein Kruzifix gehängt haben?: Weder
ein Wirt, noch ein Hirt; auch kein Engel vom Himmel her. Ist das also schlicht und
einfach  falsch,  nur  weil  es  ungewöhnlich,  womöglich  unpassend  oder  gar
geschmacklos  ist?  Maler  können  Unsichtbares  sichtbar  machen.  Fotographen
vermögen dies nicht!

„Gottes  Sohn,  o  wie  lacht...“ haben  wir  gerade  gesungen.  Auf  den  meisten
Krippenbildern  lächelt  das  Jesus-Kind.  Aber  ein  Neugeborenes  lächelt  zunächst
einmal gar nicht! Es schreit,  erbarmungswürdig. Mit Tränen kommt es auf die Welt,
nicht  mit  einem  Lächeln.  Es  spürt  die  plötzliche  Ungeborgenheit  nach  der

11



Entbindung, es hat Hunger und fühlt sich nass. Es sucht Wärme, will  gestillt  und
getrocknet  werden.  Nach  ein  paar  Wochen kann  es  schon  winzig  kleine  Tränen
weinen noch bevor es das erste Mal lächelt, als spüre das Baby, dass es in der Welt
so  Vieles  zu  beweinen  gibt.  Auf  den  meisten  Krippenbildern  oder
Krippenlandschaften jedoch lächelt das Kind. Nichts in seinen Gesichtszügen deutet
auf das angstvolle Schreien bei der Geburt hin, auf die winzig kleinen Tränen. Und
deshalb bin ich froh, dass das Gotteskind und damit Gott selber uns zulächelt. Gott
will nicht als Kluger und Weiser in die Welt kommen, als Alleswisser und Alleskönner;
nicht  auf einer der  Prachtstraßen unserer  Erde kommt er  zu uns,  nicht  in  einem
Königsschloss wird er geboren, und er liegt auch nicht zwischen den Lehrstühlen der
Schriftgelehrten. In einem damals unbekannten Nest kommt er zur Welt, geboren von
einer unbekannten, unbedeutenden Frau, draußen vor der Tür, vor der Stadt, am
Rande und an den Rändern, wo der neue Papst am Liebsten seine Kirche sieht. Als
hilfloses und liebesbedürftiges Kind kommt der große Gott und will niemand damit
Angst einflößen. Er lächelt. Und weckt mit seinem Lächeln in uns Zutrauen und vor
allem Freude.

Der  große  Gott,  „der  Schöpfer  aller  Ding“  macht  sich  ganz  klein,  damit  ich  IHN
tragen, ertragen kann, wenn das Leben unerträglich zu werden droht. Schau dir ein
kleines Kind an, wenn du etwas von Gott erfahren willst. Wenn du dich ihm nähern
willst,  nähere  dich  ihm  wie  eine  Mutter  ihrem  Kind,  wie  ein  Vater  sich  seinem
neugeborenen Kind nähert. Du musst nicht mit lauten und großen Worten zu Gott
reden; eher leise und vorsichtig wie zu diesem kleinen Wesen. Schau dir das kleine
Kind  in  der  Krippe  an,  bücke  dich,  werde  selber  klein,  lass  die  gespielte
Selbstsicherheit,  hinter  der sich oft  nur deine Angst  (vor  Gott)  versteckt;  lass die
Selbstgefälligkeit  und  lass  dir  Gottes  Lächeln  gefallen.  Ich  bin  froh,  dass  wir  so
singen in dieser Stillen Nacht: „Gottes Sohn, o wie lacht Lieb aus deinem göttlichen
Mund“. Das Menschen- und Gotteskind lächelt mir zu und sagt mir, dass am Anfang
des Glaubensweges keine Zulassungskriterien und Aufnahmebedingungen stehen,
keine ausgetüftelte Hausordnung, auch nicht Gesetz und Kirchenrecht, nicht einmal
eine  Anweisung  für  moralisches  Handeln.  Am  Anfang  des  Glaubens  steht  ein
Lächeln,  das  uns  zum  Leben  ermutigt:  Gottes  Lächeln,  das  uns  vor  unserer
tiefsitzenden Angst bewahren will, in dieser Welt verloren, vergessen und verraten zu
sein. 

II. Aber der niederländische Maler van der Weyden sieht tiefer. Er belässt es nicht bei
der Idylle und ein bisschen Romantik; auch nicht beim „holden Knaben im lockigen
Haar“.  Mit  dem  kaum  wahrnehmbaren  Kruzifix  am  Pfosten  des  unbehausten,
windigen Raumes macht er Unsichtbares sichtbar. Das Kind von Betlehem lächelt
nicht  nur.  Auch das Jesus-Kind hat nach seinem ersten Atemzug geschrieen und
gestrampelt,  wurde  geboren  in  Blut  und  Schleim.  Und  bevor  es  das  erste  Mal
lächelte, war es schon winzig kleiner Tränen fähig – als ob es bereits ahnen würde,
was es in dieser bösen Welt erwartet:  Gottes Sohn, o wie weint!  Denn am Ende
seines Lebens wird dieser Jesus wiederum laut schreien, am Kreuz von Golgotha.
Krippe  und  Kreuz!  Ich  erinnere  an  meine  Joseph-Predigt  am 4.  Advent,  an  den
erschütternden Roman von Patrick Roth „Sunrise- Das Buch Joseph“. (Sie können
diese meine Nachlese nachlesen auf unserer homepage, wo all meine Predigten zu
finden sind; meine dritte Kanzel sozusagen.)
Wir  sehen  seit  Wochen  und  in  diesen  Tagen  das  Glitzern  weihnachtlich
geschmückter  Straßen und Häuser,  erfreuen uns am Leuchten der  Christbäume,
singen fröhliche Lieder, beschenken einander, sehnen uns gerade an Weihnachten
danach, gut zu sein oder gut zu werden; glauben an das Gute im Menschen und
sogar an den Frieden, den die Engel in der Heiligen Nacht verkündet haben. Und
doch können Glitzer  und Leuchten und Weihnachtszauber  nicht  über  die  Tränen

2



hinwegtäuschen, nicht hinwegtäuschen über das, was wir für ein paar Stunden unter
den Teppich kehren, um des lieben Friedens willen. Betlehem ist gar nicht so weit!
Erst  recht  nicht  dort  im  heilig-unheiligen  Land  und  in  Syrien,  der  Wiege  des
Christentums. Völker in Hunger, Armut und Not; heimatlose Menschen auf der Flucht,
kleine und große Katastrophen. Nicht wenige fürchten Weihnachten, weil gerade an
Heiligabend Einsamkeit und Leere noch spürbarer werden als sonst. Manche feiern
heute das erste Mal Weihnachten, an dem ein Platz neben ihnen leer bleibt, weil der
Tod ihn entleert hat. Eine Ehe ist in die Krise geraten, eine Beziehung gescheitert,
Zerwürfnisse  zwischen  Eltern  und  Kindern  drücken  auf  das  Gemüt.  Man  lebt  in
schönen Häusern,  ohne  sich  darin  zu  Hause zu  fühlen.  Eine  schwere  Krankheit
glitzert und leuchtet nicht. Am Pfosten der Krippe hängt ein Kreuz: Im Zimmer des
Altenheims, einer psychiatrischen Klinik, im OP des Krankenhauses unsichtbar wie
im ungeliebten Büro, wo „gemobbt“ und sich das Leben schwer gemacht wird. Und in
unserer (röm.-kath.) Kirche steht auch nicht alles zum Besten: Hässliche Nachrichten
und Skandale, die zum Glück von einem guten Papst überlagert werden, auf den
sich  mit  Recht  große  Hoffnungen  richten.  Wer  hätte  das  noch  vor  einem  Jahr
gedacht?!

Auf  dem  berühmten  Weihnachtsbild  von  Rogier  van  der  Weyden  hängt  im
Hintergrund ein Kruzifix.  -  Wir möchten stark und erfolgreich sein,  anerkannt  und
beliebt. Eine tiefe Sehnsucht, die gut ist! Antriebskraft für unser Leben. Und wissen
doch, was der große Tiefenpsychologe C.G. Jung einmal über Weihnachten sagte:
„Der Mensch soll wissen, dass er nur der ‚Stall’ ist, in dem Gott geboren wird...“  Vor
dem Kind in der Krippe müssen wir nicht mehr (!) scheinen, als wir in Wahrheit sind.
Weihnachten  geht  in  die  Binsen,  wenn  wir  zu  viel  von  uns  und  vom  anderen
erwarten. Wir dürfen am Heiligen Abend zugeben, dass auch wir die Stunden des
lebensmüden Propheten Elija  kennen;  die  bohrenden Zweifel  und Warum-Fragen
eines Hiob, die Traurigkeit der beiden Emmaus-Jünger. Wir brauchen Gott nicht nur
die sauber herausgeputzten Zimmer unseres Herzens zu zeigen.  Wir dürfen IHM
auch  unseren  (Sau-)Stall  zeigen,  das  Unvollkommene  und  Ungeordnete,  das
Verwundete  und  Verwundbare,  das  Unerlöste  und  Unselige,  das  wir  peinlich
verstecken wollen.  Es braucht uns nicht  peinlich zu sein,  wenn Gott  an unserem
„Stallgeruch“ merkt, dass wir, wie die Hirten, von Betlehem kommen. Wie sehr hat es
sich mir eingeprägt, dass Papst Franziskus uns, die Pastoren, die Hirten der Kirche
ermahnte, nicht nur den Stallgeruch unserer „Schäfchen“ zu kennen, sondern selber
deren Stallgeruch anzunehmen, um mit dem Evangelium dorthin vorzudringen, wo
man die Kirche in der Regel nicht „riechen“ kann. 

III.  Das Kreuz, das Rogier van der Weyden an einen Pfosten seiner Krippe gemalt
hat,  es erinnert  mich aber  noch an etwas ganz Anderes.  Es erinnert  mich,  dass
Weihnachten nur das Vor-Zeichen einer anderen Nacht ist; der Osternacht! Das Fest
der Geburt Christi ist nicht Endpunkt der Heilsgeschichte Gottes mit uns Menschen.
Weihnachten ist Neuanfang eines langen, geduldigen Heilsweges Gottes mit seiner
Welt und Schöpfung. Bald ist Weihnachten vorüber. Wir werden nicht bei der Krippe
mit  dem  lächelnden  Kind  stehen  bleiben.  Die  Krippenfiguren  werden  wieder
eingepackt und verstaut. Und wir werden erneut aufbrechen, von der Weih-Nacht zur
noch viel größeren, ja wichtigeren Oster-Nacht. In Betlehem beginnt die Heilung, in
Jerusalem vollendet  sie  sich.  Dazwischen Leiden und Kreuz.  Johann Sebastian
Bach hat  diesen  Zusammenhang  auf  geniale  Weise  in  seinem
„Weihnachtsoratorium“ zum Ausdruck gebracht. Zu festlichen Trompetenklängen
schließt  er  sein  Werk  mit  einem  jubelnden  Chorgesang,  mit  dem  die
Weihnachtsfreude förmlich hinaus getönt werden soll in alle Welt. Aber die Melodie
dieses mächtigen Jubelgesangs ist die Weise eines Passionsliedes. Auf die Melodie
des Chorals „O Haupt voll Blut und Wunden“ wird weihnachtlich gejubelt. Ja, genau

3



so  ist  es!:  Echte  Weihnachtsfreude  vergisst  nie  ihre  Verletzlichkeit,  besingt  die
Passion, die Leidenschaft Gottes, mit der ER um uns wirbt im Kind von Betlehem
und im Mann am Kreuz.  Jochen Klepper, der evangelische Dichter nicht nur von
Kirchenliedern, hat Krippe und Kreuz in solchen Versen zusammen gebracht:

Mein Gott, dein hohes Fest des Lichtes
hat stets die Leidenden gemeint.

Und wer die Schrecken des Gerichtes
nicht als der Schuldigste beweint,

dem blieb dein Stern noch tief verhüllt
und deine Weihnacht unerfüllt.

Die ersten Zeugen, die du suchtest,
erschienen aller Hoffnung bar.

Voll Angst, als ob du ihnen fluchtest,
und elend war die Hirtenschar.

Den Ärmsten auf verlass’nem Feld
gabst du die Botschaft an die Welt.

Die Feier ist zu bunt und heiter,
mit der die Welt dein Fest begeht.

Mach uns doch für die Nacht bereiter, 
in der dein Stern am Himmel steht.
Und über deiner Krippe schon

zeig uns dein Kreuz, du Menschensohn.

Josef Mohr, St. Vitus und St. Raphael Heidelberg

4


	II. Aber der niederländische Maler van der Weyden sieht tiefer. Er belässt es nicht bei der Idylle und ein bisschen Romantik; auch nicht beim „holden Knaben im lockigen Haar“. Mit dem kaum wahrnehmbaren Kruzifix am Pfosten des unbehausten, windigen Raumes macht er Unsichtbares sichtbar. Das Kind von Betlehem lächelt nicht nur. Auch das Jesus-Kind hat nach seinem ersten Atemzug geschrieen und gestrampelt, wurde geboren in Blut und Schleim. Und bevor es das erste Mal lächelte, war es schon winzig kleiner Tränen fähig – als ob es bereits ahnen würde, was es in dieser bösen Welt erwartet: Gottes Sohn, o wie weint! Denn am Ende seines Lebens wird dieser Jesus wiederum laut schreien, am Kreuz von Golgotha. Krippe und Kreuz! Ich erinnere an meine Joseph-Predigt am 4. Advent, an den erschütternden Roman von Patrick Roth „Sunrise- Das Buch Joseph“. (Sie können diese meine Nachlese nachlesen auf unserer homepage, wo all meine Predigten zu finden sind; meine dritte Kanzel sozusagen.)
	Und über deiner Krippe schon
	Josef Mohr, St. Vitus und St. Raphael Heidelberg


