
Predigt am 24.11.2013 (Christkönig Lj. C): Kol 1,12-20; Lk 23,35-43
Der König am Kreuz

I.  „  Jesus,  denk  an  mich,  wenn  du  in  deiner  Macht  als  König  kommst.“
Unausdenkbar:  Ausgerechnet  in  seiner  größten,  äußersten Ohnmacht  wird  Jesus
von einem  „Verbrecher“ in seiner Todesnot erkannt als einer, der Macht hat – der
göttliche Macht hat, aus dem Tod in das ewige Leben zu führen. Während der andere
Schächer  ihn  verhöhnt  und  einstimmt  in  den  Spott  der  „führenden  Männer  des
Volkes“, wird diesem Mitgekreuzigten, der zu seinen Untaten steht, eine tiefe Einsicht
geschenkt: Dieser Jesus von Nazareth ist zwar nicht der „König der Juden“ - so die
Inschrift, die Pilatus, zum Entsetzen der Priester und Schriftgelehrten, über seinem
Kreuz anbringen ließ - aber er ist der „Christkönig“, dem er sich in seinen letzten
Atemzügen gläubig anvertraut. 

In  den Stunden seines Leidens und Sterbens füllt  Jesus den von ihm zeitlebens
zurück gewiesenen Königstitel mit einem radikal neuen Anspruch. Er wird ihn nach
seiner Auferstehung und vor seiner Himmelfahrt  in die Worte fassen: „Mir ist  alle
Macht  gegeben  im  Himmel  und  auf  Erden...“  (Mt  28,18)  Er,  der  nie  herrschen,
sondern nur dienen wollte, er dient diesem Leidens-, ja Todesgefährten mit einem
unerhörten Machtwort: „Heute noch wirst du mit mir im Paradiese sein.“ Hier spricht
bereits der erhöhte Herr, von dem es im gewaltigen Christus-Hymnus des Kolosser-
Briefes heißt:  „Er ist das Ebenbild des unsichtbaren Gottes, der Erstgeborene der
ganzen Schöpfung... Denn Gott wollte mit seiner ganzen Fülle in ihm wohnen, um
durch ihn alles zu versöhnen. Alles im Himmel und auf Erden wollte er zu Christus
führen, der Friede gestiftet hat am Kreuz durch sein Blut.“ (Kol 1,15. 19-20)

Von all dem ist auf Golgotha nichts zu sehen. Im Gegenteil!: Alles scheint dafür zu
sprechen, dass auch Gott ihn im Stich gelassen und das Gespött seiner Feinde recht
behalten  hat.  Und  doch:  Mitten  in  dieser  Passion  und  Passivität,  mitten  in  der
Erbärmlichkeit seines grausamen Sterbens lässt Jesus einen Menschen, der mit ihm
fühlt und seine Unschuld erkannt hat, erfahren, dass er ein König ist, dass er der
Souverän eines Reiches ist, das freilich „nicht von dieser Welt“ ist, - so wie er sich
nach der Überlieferung der Johannes-Passion schon vor Pilatus zu erkennen gibt
und die wahrhaft majestätischen Worte spricht:  „Ja, ich bin ein König! Dazu bin ich
geboren und in  die  Welt  gekommen,  dass  ich  für  die  Wahrheit  Zeugnis  ablege.
Jeder,  der aus der Wahrheit  ist,  hört  auf  meine Stimme.“ (Joh 18,37) Der reuige
Schächer hat seine Stimme gehört und seine Wahrheit erkannt. Unausdenkbar ist
diese  Szene,  dieses  Zwiegespräch  der  Gemarterten  am  Kreuz:  "Herr,  gedenke
meiner, wenn du in dein Königtum kommst! - Jesus antwortete ihm: Amen, ich sage
Dir:  Heute  noch  wirst  Du  mit  mir  im  Paradies  sein."  Das  ist  das  Wort  eines
Souveräns, ein souveränes Wort, ein Wort, das von göttlicher Macht zeugt.

II.  Woher nur hatte  der reumütige Schächer die Erkenntnis dieser Wahrheit? Der
Evangelist  Lukas  gibt  uns  darauf  keine  Antwort.  Er  lässt  diesen  nur  die  tiefste
Hoffnung aussprechen: Dass der Mensch auch im Reich des Todes von Gott nicht
verlasseen, nicht vergessen wird; dass sein Leben in Gottes Hand fällt, wenn er sich
reumütig diesem Christkönig anvertraut. Das Wohnrecht des Menschen in seinem
Reich  beruht  einzig  und  allein  auf  der  göttlichen  Macht  der  Vergebung.  Dieses
Anrecht  hat  der  andere  Schächer  verwirkt,  der  weder  seine Missetaten bereuen,
noch sich der Barmherzigkeit Gottes anheim geben will.  Er verweigert sich dieser
Wahrheit, dass Gottes Erbarmen auch ihn umfangen will, wenn er nur um Vergebung
für  seine  Untaten  bittet.  Er  bleibt  der  linke  Schächer,  der  zeitlebens  seine



Mitmenschen „gelinkt“ hat und der an diesem wehrlosen Jesus am Kreuz nur seinen
gottlosen Hass und seine ohnmächtige Wut noch ein letztes Mal auslassen will. 

Jesus aber  ist  auch am Kreuz immer noch der,  der  er  zeitlebens war.  Noch ein
letztes Mal bestätigt er die im Spott verdeckte Wahrheit: „Anderen hat er geholfen...“
Und er ist noch immer dort, wo er zeitlebens war: Nicht bei sich selbst, sondern bei
den anderen, den Ausgestoßenen und Armen, den Kranken und Sündern. Und wie
schon  früher,  rührt  ihn  das  Vertrauen,  das  ihm von  einem Bedürftigen  entgegen
gebracht wird; es berührt ihn so sehr, dass er es auf der Stelle reich belohnt: Mit
wahrhaft königlicher Vollmacht, von der seine Spötter nichts ahnen, verheißt er dem
reuigen Schächer das Paradies.

III. Die fromme Überlieferung hat den beiden Schächern am Kreuz im Laufe der Zeit
Namen gegeben und ihnen Lebensläufe zugeschrieben: „Dismas“ soll der reumütige
Schächer geheißen haben. Dem anderen gab man den Namen „Gestas“. Zu den
erfundenen  Namen gesellten  sich  bald  die  Legenden.  Sie  erzählen  davon,  dass
Dismas schon drei Jahrzehnte zuvor, als Mitglied einer Räuberbande, der Heiligen
Familie auf der Flucht nach Ägypten hilfreich beigestanden habe, als Gestas diese
überfallen  und  ausrauben  wollte.  Dismas  habe  Gestas  sogar  vierzig  Drachmen
versprochen, wenn dieser von seinem üblen Plan abließe. Die Szene auf Golgotha
sei  dann  für  die  beiden  Räuber  gewissermaßen  die  Spiegelung  dieser  ersten
Begegnung  gewesen.  Man  konnte  nicht  glauben,  dass  sich  der  Schächer  zur
Rechten Jesu erst  in  seiner  Todesnot  bekehrt  und die  Bitte  an ihn gerichtet  hat:
„Jesus, denk an mich, wenn du in deiner Macht als König kommst!“

Das  sind  Legenden,  gut  gemeinte  Erzählungen,  die  nichts  mit  den  historischen
Fakten bzw. mit der biblischen Überlieferung zu tun haben. Und doch zeigen sie den
hilflosen Versuch zu verstehen, warum der eine in seiner Todesstunde sein Leben
ordnet und abrundet, und der andere die letzte Gelegenheit verpasst, sein Heil zu
ergreifen. 

Auch wir können das Rätsel nicht lösen, dass es immer wieder Menschen gab und
gibt, die sich noch auf dem Totenbett bekehrt haben, während andere verstockt und
verhärtet in ihrem Unglauben und ihren Untaten verharren. Auch für sie hat der König
am Kreuz die Dornenkrone getragen und sein Leben hingegeben. Und wir müssen
es Gott  überlassen, wie weit  seine Barmherzigkeit  reicht.  Wir aber,  die wir  heute
Christi Königtum feiern und uns zu dem Gekreuzigten bekennen, wir vollziehen nicht
erst in Todesgefahr die große Kehrtwende unseres Lebens. Wir sollten ihn täglich
bitten: „Herr, gedenke meiner...“, - weil wir seit unserer Taufe DIR angehören und im
Machtbereich der Liebe Gottes leben dürfen.“ Hilf auch uns in der Ohnmacht des
Sterbens  deiner  Macht  zu  vertrauen  und  nimm  uns  dereinst  auf  in  die  ewigen
Wohnungen Gottes. 

„Trostlied am Abend“ hat Jochen Klepper ein Gedicht überschrieben, das mit diesen
beiden Strophen endet:

„Hat meine Sünde mich verklagt, hast du den Freispruch schon verkündet. Wo hat
ein Richter je gesagt, er sei dem Schuldigen verbündet? Was ich auch über mich
gebracht: Dein Wort hat stets mein Heil bedacht. – In jeder Nacht, die mich umfängt,
darf ich in deine Arme fallen – und du, der nichts als Liebe denkt, wacht über mir,
wacht über allen. Du birgst mich in der Finsternis.  Dein Wort bleibt noch im Tod
gewiss.“ 

J. Mohr, St. Vitus und St. Raphael Heidelberg

2


	Predigt am 24.11.2013 (Christkönig Lj. C): Kol 1,12-20; Lk 23,35-43
	Der König am Kreuz
	J. Mohr, St. Vitus und St. Raphael Heidelberg


