
Predigt am 10.11.2013 (32. Sonntag Lj. C): Lk 20, 27. 34-38
Was kommt nach dem Tod?

I.   Die  meisten  Menschen  würden  wohl  ganz  gern  nach  ihrem  Tod  zu  einem  neuen  und
schöneren Leben auferstehen, weigern sich aber womöglich deshalb daran zu glauben, weil
zum christlichen Glauben an die Auferstehung schließlich auch die „Auferstehung zum Gericht“
(Joh  5,29)  gehört  und  damit  die  Rechenschaft  für  ein  womöglich  schuldbeladenes,  sogar
verfehltes Leben. Auch wenn diese Drohkulisse verblasst ist,  wird der Glaube an ein Leben
nach dem Tod oft genug verwechselt mit Vorstellungen von Wiedergeburt und zwangsläufiger
Unsterblichkeit,  die  entweder  als  ewige  Langeweile  (Ludwig  Thoma:  „Der  Münchner  im
Himmel“) oder gar als Strafe für ein ungelebtes Leben hier auf Erden befürchtet wird. Oftmals
erst  wenn  ein  geliebter  Mensch  gestorben  ist,  sehnen  sich  die  Hinterbliebenen  nach  der
biblischen Wahrheit, dass die Liebe, zumal die Liebe Gottes, stärker ist als der Tod, und uns
bereits die Taufe das ewige Leben verheißen hat. In unzähligen Traueransprachen habe ich
versucht, die wohltuend ungefähren Worte des Apostels Paulus als Ausblick ins Unfassbare zu
belassen:  „Was kein  Auge  geschaut,  kein  Ohr  gehört  und  keines  Menschen  Herz  jemals
empfunden hat: das Große, das  Gott denen bereitet hat, die ihn lieben.“ (1 Kor 2,9) Dieser Blick
auf das Große und Schöne, auf „die Freuden des ewigen Lebens“ verdüstert sich freilich schnell
durch die meist unterschlagene Frage, was dann wohl nach dem Tod aus denen wird, die Gott
nicht nur nicht geliebt, sondern ihn zeitlebens ignoriert oder gar geleugnet haben. Wieder ist es
der Gedanke des Gerichtes und der vermutete „Wink mit dem Zaunpfahl“, den man sehr schnell
hinter  der kirchlichen Auferstehungsbotschaft  vermutet.  Ich kenne freilich  auch so manchen
Agnostiker, der freimütig einräumt, neugierig darauf zu sein, ob und was nach seinem Ableben
kommt, und stillschweigend darauf hofft, dass er nicht im Nichts versinkt. 

II.  Ich muss aber auch an Reinhold Schneider (1903-1958), denken, den großen christlichen
Dichter und Denker, der gegen Ende seines Lebens immer mehr zwar nicht an Gott, aber am
Leben  vor  (!)  dem  Tod  verzweifelt  ist.  Sein  letztes  Werk  „Winter  in  Wien“ stellt  das
erschütternde Bekenntnis einer ungeheuren Todesmüdigkeit  dar, die seinen Glauben erfasst
und geradezu zersetzt hat. Er gesteht seine Unfähigkeit; „sich über den Tod hinweg zu sehnen
und zu fürchten.“  Er möchte schlafen, immer nur schlafen und – auch von Gott – in (ewiger)
Ruhe gelassen werden. Er geht so weit, die Aussicht auf ein heiles und helles Jenseits, das er
in der christlichen Auferstehungsbotschaft erkennt, zugleich anzunehmen und zurückzuweisen:
„Ich weiß, dass ER auferstanden ist; aber meine Lebenskraft ist so sehr gesunken, dass sie
über das Grab nicht hinausgreifen, sich über den Tod hinweg nicht zu sehnen und zu fürchten
vermag....  „Ich kann mir einen Gott nicht denken, der so unbarmherzig wäre, einen todmüden
Schläfer...,  einen  Kranken,  der  endlich  eingeschlafen  ist,  aufzuwecken.  Kein  Arzt,  keine
Pflegerin würde das tun, wie viel weniger ER!“   Stattdessen zieht es ihn  „zum Untergang mit
aller Kreatur; ich ersehne den Frieden, den sie ersehnen darf.“  Tatsächlich: Die Fallhöhe ist
gewaltig: Reinhold Schneider, der nur wenige Jahre zuvor, in der dunkelsten Zeit des Krieges
und der gottlosen Naziherrschaft, für viele ein leuchtendes Vorbild im Glauben war, er zeigt sich
zuletzt  als  eine im Religiösen zerrüttete Existenz.  Was muss in  einem solch sensiblen und
wachen Christen vorgegangen sein;  was muss einer an Sinnlosigkeit  und Absurdität  erlitten
haben,  um  am  Ende  in  eine  solche  Verlassenheit  zu  fallen?  Reinhold  Schneider  ist  ein
womöglich sogar tröstliches Beispiel dafür, was auch dem tief Glaubenden widerfahren kann,
und wie die Verheißungsmetapher „Auferstehung“ in eine Schreckensvision umschlagen kann –
aber nicht aus Angst vor dem Jüngsten Gericht,  sondern aus Angst vor einer unglücklichen
Unsterblichkeit!, vor der  Verlängerung eines bekümmerten, am Ende unglücklichen irdischen
Lebens. 

III.  Was  soll,  was  kann  man  dem  allen  entgegen  halten  im  Anschluss  an  das  heutige
Evangelium? Zunächst einmal, dass sich auch Jesus in einem Umfeld befand, in dem selbst
gläubige  Juden,  hier  ist  es  der  Priesteradel  der  Sadduzäer,  „die  Auferstehung  leugneten“.
Lange Zeit kam man im Glauben Israels ohne den Glauben an ein Leben nach dem Tode aus.
Eines Tages wie Abraham  „betagt und lebenssatt“ (Gen 25,7-8)  zu sterben, genügte einem
gottwohlgefälligen Leben. Das muss uns stutzig machen: Man kann offenkundig im Diesseits an



Gott glauben, ohne ihn für ein Jenseits zu brauchen. Wenn es denn stimmt, dass nur noch eine
Minderheit  der Christen an die Auferstehung glauben, ist das auf diesem Hintergrund längst
nicht so abwegig!  Erstaunlich ist jedenfalls, auf welch geniale Weise Jesus die Sadduzäer mit
ihrer  eigenen  Glaubensgrundlage  konfrontiert.  Er  zitiert  die  Thora,  die  tatsächlich  keinen
ausdrücklichen  Auferstehungsglauben  kennt.  Darauf  berufen  sie  sich  ja:  diese  Hüter  der
Tradition, die  allein diese fünf Bücher Mose als Heilige Schrift anerkennen! Und nun tritt Jesus
einen kühnen Schriftbeweis an, um zu zeigen, dass sich der Auferstehungsglaube für ihn sehr
wohl in der Thora, bereits bei Mose und dem brennenden Dornbusch andeutet: ER, der sich
ihm als „Gott Abrahams, Isaaks und Jakobs“ vorstellt „ist doch kein Gott von Toten, sondern
von  Lebenden;  denn  für  ihn  sind  alle  lebendig.“  Welche  Aussagekraft  hätte  diese
Offenbarungsformel, wenn die längst verstorbenen Urväter nicht bei Gott lebendig wären? So
begründet Jesus, dass das Bekenntnis zu JHWH sehr wohl den todüberwindenden Glauben an
die Auferstehung einschließt. 

Nun ist es an uns: Dieser Glaube an Gott, für den alles lebendig ist, wird aber nicht erst auf dem
Friedhof  relevant,  sozusagen als  letzter  Ausweg,  als  Strohhalm,  an den wir  uns klammern,
wenn uns die Felle davon schwimmen. ER hält uns nur, wenn wir uns an ihn halten – ähnlich
einem Stock, der nur stützt, wenn wir ihn halten.  Augenfällig ist schließlich, dass Jesus den
Glauben an die Auferstehung der Toten auf die Frage konzentriert: Wer (!) kommt nach dem
Tod? Was (!) nach dem Tod kommt,  braucht uns also nicht zu interessieren. Nicht dass nach
dem Tod etwas (!) kommt, sondern dass jemand (!)  kommt, betont Jesus, der schon bald sein
eigenes,  gewaltsam zerstörtes, am Ende gottverlassenes Leben in die Hände dessen legen
wird, den er seinen Vater nennt, dem er sich völlig überlässt und der ihn gerade deshalb aus
dem  Tod  befreit.  Seine  Auferstehung  blieb  selbst  für  Reinhold  Schneider  eine
Glaubensgewissheit.  Am Karsamstag des Jahres 1958, dem Tag der Agonie, wo alles, was
Jesus tat und lehrte, umsonst gewesen scheint, ist er in seiner Heimatstadt Freiburg zusammen
gebrochen  und  tags  darauf,  am Ostersonntag,  schied er  aus  diesem Leben.  Was für  eine
wortlose Antwort auf seine letzte Verlassenheit! Reinhold Schneider, von dem so viele Sonette
und Gebete stammen, er wäre sicher einverstanden gewesen, mit Jörg Zink zu beten:

Gott, DU deines Mantels Saum möchten wir berühren:

Einen Hauch, ein Wehen kaum gib uns zu verspüren.

Lass du Dunkler, der so fern, Licht ins Dunkel scheinen,

dass sich, wie in einem Stern, Erd und Himmel einen.

Sprich, du Naher, unserm Leid, nur ein Wort zu leise;

heilend, das in Angst und Schmerz uns den Frieden weise.

Eins in dir sind Zeit und Raum; eins sind Not und Fülle:

Gott, in deines Mantels Saum unsre Armut hülle

J. Mohr, St. Vitus und St. Raphael Heidelberg 

www.se-nord-hd.de

2


