Predigt am 10.11.2013 (32. Sonntag Lj. C): Lk 20, 27. 34-38
Was kommt nach dem Tod?

I. Die meisten Menschen wirden wohl ganz gern nach ihrem Tod zu einem neuen und
schoneren Leben auferstehen, weigern sich aber womdglich deshalb daran zu glauben, weil
zum christlichen Glauben an die Auferstehung schlie8lich auch die ,Auferstehung zum Gericht"
(Joh 5,29) gehdrt und damit die Rechenschaft flir ein woméglich schuldbeladenes, sogar
verfehltes Leben. Auch wenn diese Drohkulisse verblasst ist, wird der Glaube an ein Leben
nach dem Tod oft genug verwechselt mit Vorstellungen von Wiedergeburt und zwangslaufiger
Unsterblichkeit, die entweder als ewige Langeweile (Ludwig Thoma: ,Der Minchner im
Himmel“) oder gar als Strafe flr ein ungelebtes Leben hier auf Erden beflrchtet wird. Oftmals
erst wenn ein geliebter Mensch gestorben ist, sehnen sich die Hinterbliebenen nach der
biblischen Wahrheit, dass die Liebe, zumal die Liebe Gottes, starker ist als der Tod, und uns
bereits die Taufe das ewige Leben verheilten hat. In unzahligen Traueransprachen habe ich
versucht, die wohltuend ungefahren Worte des Apostels Paulus als Ausblick ins Unfassbare zu
belassen: ,Was kein Auge geschaut, kein Ohr gehért und keines Menschen Herz jemals
empfunden hat: das Grol3e, das Gott denen bereitet hat, die ihn lieben.“ (1 Kor 2,9) Dieser Blick
auf das Grolde und Schéne, auf ,die Freuden des ewigen Lebens® verdistert sich freilich schnell
durch die meist unterschlagene Frage, was dann wohl nach dem Tod aus denen wird, die Gott
nicht nur nicht geliebt, sondern ihn zeitlebens ignoriert oder gar geleugnet haben. Wieder ist es
der Gedanke des Gerichtes und der vermutete ,Wink mit dem Zaunpfahl“, den man sehr schnell
hinter der kirchlichen Auferstehungsbotschaft vermutet. Ich kenne freilich auch so manchen
Agnostiker, der freimUtig einrdumt, neugierig darauf zu sein, ob und was nach seinem Ableben
kommt, und stillschweigend darauf hofft, dass er nicht im Nichts versinkt.

Il. Ich muss aber auch an Reinhold Schneider (1903-1958), denken, den groflien christlichen
Dichter und Denker, der gegen Ende seines Lebens immer mehr zwar nicht an Gott, aber am
Leben vor (!) dem Tod verzweifelt ist. Sein letztes Werk ,,Winter in Wien“ stellt das
erschitternde Bekenntnis einer ungeheuren Todesmudigkeit dar, die seinen Glauben erfasst
und geradezu zersetzt hat. Er gesteht seine Unfahigkeit; ,sich (iber den Tod hinweg zu sehnen
und zu fiirchten.” Er mdchte schlafen, immer nur schlafen und — auch von Gott — in (ewiger)
Ruhe gelassen werden. Er geht so weit, die Aussicht auf ein heiles und helles Jenseits, das er
in der christlichen Auferstehungsbotschaft erkennt, zugleich anzunehmen und zuriickzuweisen:
.Ich weill, dass ER auferstanden ist; aber meine Lebenskraft ist so sehr gesunken, dass sie
liber das Grab nicht hinausgreifen, sich (ber den Tod hinweg nicht zu sehnen und zu fiirchten
vermag.... ,ich kann mir einen Goftt nicht denken, der so unbarmherzig wére, einen todmiiden
Schléfer..., einen Kranken, der endlich eingeschlafen ist, aufzuwecken. Kein Arzt, keine
Pflegerin wiirde das tun, wie viel weniger ER!* Stattdessen zieht es ihn ,zum Untergang mit
aller Kreatur; ich ersehne den Frieden, den sie ersehnen darf.“ Tatsachlich: Die Fallh6he ist
gewaltig: Reinhold Schneider, der nur wenige Jahre zuvor, in der dunkelsten Zeit des Krieges
und der gottlosen Naziherrschaft, fir viele ein leuchtendes Vorbild im Glauben war, er zeigt sich
zuletzt als eine im Religidsen zerruttete Existenz. Was muss in einem solch sensiblen und
wachen Christen vorgegangen sein; was muss einer an Sinnlosigkeit und Absurditat erlitten
haben, um am Ende in eine solche Verlassenheit zu fallen? Reinhold Schneider ist ein
womadglich sogar tréstliches Beispiel daflir, was auch dem tief Glaubenden widerfahren kann,
und wie die VerheiBungsmetapher ,Auferstehung® in eine Schreckensvision umschlagen kann —
aber nicht aus Angst vor dem Jingsten Gericht, sondern aus Angst vor einer ungliicklichen
Unsterblichkeit!, vor der Verlangerung eines bekimmerten, am Ende unglicklichen irdischen
Lebens.

lll. Was soll, was kann man dem allen entgegen halten im Anschluss an das heutige
Evangelium? Zunachst einmal, dass sich auch Jesus in einem Umfeld befand, in dem selbst
glaubige Juden, hier ist es der Priesteradel der Sadduzaer, ,die Auferstehung leugneten”.
Lange Zeit kam man im Glauben Israels ohne den Glauben an ein Leben nach dem Tode aus.
Eines Tages wie Abraham ,betagt und lebenssatt’ (Gen 25,7-8) zu sterben, genligte einem
gottwohlgefalligen Leben. Das muss uns stutzig machen: Man kann offenkundig im Diesseits an



2

Gott glauben, ohne ihn fir ein Jenseits zu brauchen. Wenn es denn stimmt, dass nur noch eine
Minderheit der Christen an die Auferstehung glauben, ist das auf diesem Hintergrund langst
nicht so abwegig! Erstaunlich ist jedenfalls, auf welch geniale Weise Jesus die Sadduzaer mit
ihrer eigenen Glaubensgrundlage konfrontiert. Er zitiert die Thora, die tatsachlich keinen
ausdricklichen Auferstehungsglauben kennt. Darauf berufen sie sich ja: diese Huter der
Tradition, die allein diese funf Blicher Mose als Heilige Schrift anerkennen! Und nun tritt Jesus
einen kiihnen Schriftbeweis an, um zu zeigen, dass sich der Auferstehungsglaube fir ihn sehr
wohl in der Thora, bereits bei Mose und dem brennenden Dornbusch andeutet: ER, der sich
ihm als ,Gott Abrahams, Isaaks und Jakobs"“ vorstellt ,ist doch kein Gott von Toten, sondern
von Lebenden; denn fiir ihn sind alle lebendig. Welche Aussagekraft hatte diese
Offenbarungsformel, wenn die langst verstorbenen Urvater nicht bei Gott lebendig waren? So
begrindet Jesus, dass das Bekenntnis zu JHWH sehr wohl den todiiberwindenden Glauben an
die Auferstehung einschlielt.

Nun ist es an uns: Dieser Glaube an Gott, flr den alles lebendig ist, wird aber nicht erst auf dem
Friedhof relevant, sozusagen als letzter Ausweg, als Strohhalm, an den wir uns klammern,
wenn uns die Felle davon schwimmen. ER halt uns nur, wenn wir uns an ihn halten — ahnlich
einem Stock, der nur stitzt, wenn wir ihn halten. Augenfallig ist schlieBlich, dass Jesus den
Glauben an die Auferstehung der Toten auf die Frage konzentriert: Wer (!) kommt nach dem
Tod? Was (!) nach dem Tod kommt, braucht uns also nicht zu interessieren. Nicht dass nach
dem Tod etwas (!) kommt, sondern dass jemand (!) kommt, betont Jesus, der schon bald sein
eigenes, gewaltsam zerstdrtes, am Ende gottverlassenes Leben in die Hande dessen legen
wird, den er seinen Vater nennt, dem er sich vollig Uberlasst und der ihn gerade deshalb aus
dem Tod befreit. Seine Auferstehung blieb selbst fir Reinhold Schneider eine
Glaubensgewissheit. Am Karsamstag des Jahres 1958, dem Tag der Agonie, wo alles, was
Jesus tat und lehrte, umsonst gewesen scheint, ist er in seiner Heimatstadt Freiburg zusammen
gebrochen und tags darauf, am Ostersonntag, schied er aus diesem Leben. Was flir eine
wortlose Antwort auf seine letzte Verlassenheit! Reinhold Schneider, von dem so viele Sonette
und Gebete stammen, er ware sicher einverstanden gewesen, mit Jorg Zink zu beten:

Gott, DU deines Mantels Saum mdchten wir beriihren:
Einen Hauch, ein Wehen kaum gib uns zu verspiiren.
Lass du Dunkler, der so fern, Licht ins Dunkel scheinen,
dass sich, wie in einem Stern, Erd und Himmel einen.
Sprich, du Naher, unserm Leid, nur ein Wort zu leise;
heilend, das in Angst und Schmerz uns den Frieden weise.
Eins in dir sind Zeit und Raum; eins sind Not und Fiille:
Gott, in deines Mantels Saum unsre Armut hiille

J. Mohr, St. Vitus und St. Raphael Heidelberg
www.se-nord-hd.de



