
Predigt am 15.09.2013 (24. Sonntag Lj. C - Ex 32,7-14)

Das Goldene Kalb

I. „Der Tanz um das Goldene Kalb“ ist sprichwörtlich geworden: Alles dreht sich um das Geld, um den
Götzen  Mammon,  dem der Mensch nahezu  alles zu opfern bereit  ist.  Recht  und gut  und zweifellos
gerade  heute  hochaktuell!  Aber  ist  das  tatsächlich  die  ausschließliche  „message“  dieser  berühmten
biblischen Geschichte? Ob es hier nicht doch um die Sehnsucht nach Gott und nicht in erster Linie um
den der Abfall von Gott geht?

JHWH war für Israel offensichtlich in weite Ferne gerückt, fremd und unverständlich geworden. Und Mose
war „ausgeblieben“ vom Berg Sinai und somit als Künder des wahren Gottes ausgefallen. Der Kontrast
kann  nicht  groß  genug  empfunden  werden:  Während  Mose  auf  dem  Berg  gerade  die  Tafeln  des
Gesetzes empfangen hat, feiert  das Volk am Fuße des Berges ein orgiastisches „Fest zur  Ehre des
Herrn“ heißt es wohlbemerkt (32,5b): Nicht – wie wir erwarten würden - zu Ehren des Götzen! 

Während eines der wichtigsten Gebote auf jenen Tafeln das gestrenge Bilderverbot ist, hat das Volk sich
ein künstliches Gottesbild geformt – nach eigenem Design und aus eigenem Schmuck und Gold. Nun war
es aber gar nicht so abwegig, ein Kalb/Stier als Bild für Gott zu wählen. Im ganzen vorderen Orient war
der  Stier  als  Gottessymbol  verbreitet.  Man  sah  in  ihm  das  Bild  für  Fruchtbarkeit,  für  Kraft  und
Lebensenergie.  Das Gusskalb sollte ja nur ein Bild (!) für ihren Gott sein, sozusagen das Postament für
JHWH. Kein Gegenbild,  sondern ein anschauliches Symbol  für den Gott,  „der dich aus Ägyptenland
geführt  hat“.  Das  Bekenntnis  zur  Befreiung  aus  dem  Sklavenhaus  Ägypten  wird  nicht  aufgegeben,
sondern geradezu aktualisiert und veranschaulicht. Um dieses Gottesbild lässt sich tanzen und feiern, vor
diesem  Bild  kann  man  opfern  und  beten.  Da  wusste  man,  was  man  hatte.  Das  war  „lebendiger
Gottesdienst“! Demgegenüber schien das Warten auf die zwei steinernen Tafeln und die Furcht vor dem
unsichtbaren JHWH eine Zumutung zu sein.

 Und wenn nun Aaron selber, der oberste Priester und Bruder des Mose, vor dem Stier einen Altar baut
und ruft: „Morgen ist ein  Fest zu Ehren des Herrn!“, dann will  er doch keinen neuen Gott einführen,
sondern vor „ihrem“ Gottesbild Gottesdienst feiern. Nicht anderen Göttern, ihrem Gott allein steht es zu,
im Bild des kraftstrotzenden und Fruchtbarkeit garantierenden Stieres verehrt zu werden. So denken sie
und liegen dennoch falsch!

II.  Also: Das können wir uns gar nicht genug klar machen: Der sprichwörtliche „Tanz um das Goldene
Kalb“ ist nicht von vorneherein Götzendienst. Das Volk Gottes tanzt nicht um einen anderen Gott oder
Götzen, sondern um ein Gottesbildnis, das es sich freilich selbst gemacht, geformt hat. Sie merken nicht,
dass sie bei allem formellen Festhalten an JHWH dabei sind, sich ein Gottesbild nach eigenen Maßen
und Vorstellungen zurechtzuzimmern, sich einen Gott nach ihrem Bild und Gleichnis zu formen. Oder mit
Erich Zenger gesprochen: „Nicht Israel will sich von seinem Gott schaffen und formen lassen, sondern
Israel will selbst seinen Gott schaffen und formen – und dann ausrufen: Dies ist JHWH, der Gott-mit-uns!“
Womöglich unbewusst, aber dennoch ausdrucksstark stellt Israel beiläufig auch sich selbst dar in diesem
Stierbild: Fruchtbar, stiernackig und stoßbereit. Darin (!) liegt der Abfall von JHWH; dieses Denken führt
zum Urteil Gottes gegen sein Volk, gegen das sein Zorn entbrannt ist. 

Nun aber Mose: Wie verhält er sich? Nachdem er von Gott erfahren hat, dass sein Zorn so groß ist, dass
er  das  Volk  vernichten  und  mit  ihm  (Mose)  neu  beginnen  will  (V  10b),  hält  er  eine  erschütternde
Fürsprache für sein Volk. Davon freilich weiß das Volk unten am Fuße des Berges nichts. Mose tritt für
sein Volk ein nicht durch Beschwichtigung nach dem Motto: Es war doch gar nicht bös’ gemeint, was sie
taten!. Nicht durch Beschwichtigung will er den Herrn umstimmen, sondern durch Erinnerung an das, was
ER bereits an Israel getan hat. Und noch mehr!: Mose wagt es, Gott bei seiner Ehre zu packen, ihm die
Blamage,  modern  gesprochen:  den  „Image-Verlust“  vor  Augen  zu  führen,  wenn  die  Ägypter  sagen
könnten: „Er hat sie befreit zu ihrem Unglück, nur um sie dann im Gebirge vom Erdboden zu vertilgen.“
(V. 12) Es ist also eine kämpferische Fürbitte, ein Ringen mit Gott. Mose fordert Gott (!) unumwunden zur
Umkehr zur Revision seines zornigen Planes auf. So kühn und kämpferisch kann Mose mit Gott nur
reden, weil dieser eben nicht eine allgemeine diffuse Kraft, ein rätselhaftes Geschick, ein höheres Wesen
ohne Name ist, sondern der  „Gott Abrahams, Isaaks und Jakobs“, der „Ich-bin-da“, von dem man sich
zwar kein Bild machen darf, der sich aber doch geoffenbart hat als einer, den man ansprechen, ja sogar
umstimmen kann.

Mit diesen beiden Aspekten unseres Textes sollten wir uns noch ein wenig beschäftigen:



III. „Dein Volk läuft ins Verderben!“ Unser Text beginnt mit einem Alarmsignal. Das Ziel der Rettung aus
Ägypten, nämlich die Bewahrung der gewonnenen Freiheit, steht plötzlich auf dem Spiel. Das Volk übt
Verrat  an JHWH, indem es sich ein Gottesbild formt,  um sich Gott  verfügbar zu machen. Ein klarer
Verstoß gegen das Erste Gebot des Dekaloges, wo es heißt:  „Du sollst dir kein Bildnis noch irgendein
Gleichnis machen...“ Hier geht es aber m.E. nicht um die Alternative: JHWH oder andere Götter, sondern
um richtige oder falsche Gottes-Verehrung – mit all den verheerenden Konsequenzen für ein befreites
und doch wieder versklavtes Leben.

Allzu schnell – ich sagte es bereits am Anfang - meinen wir bis heute mit dem „Tanz um das Goldene
Kalb“  den  Abfall  von Gott  durch  Anbetung der  Götzen  Geld/Konsum/Markt/  („Bär  und Stier“  vor  der
Frankfurter Börse) – und dann wären wir fein heraus, weil wir (!) angeblich dieser Weltanschauung nicht
huldigen, jedenfalls nicht so, dass unser Gottesglaube in Gefahr wäre. Dann sind es wieder einmal „die
anderen“, die Götzendienst betreiben, und wir können zu Recht auf sie herabsehen. Die Herausforderung
an uns selbst besteht aber darin, dass auch wir uns oft genug schwer tun mit Gottes Verborgenheit und
„Unanschaulichkeit“. Auch unsere noch so frommen Gottesbilder  wollen Gott insgeheim festlegen und
zum „Diener unserer Wünsche“ machen. Wir zwängen Gott hinein in das Bild vom Richter und Rächer;
wir „definieren – begrenzen“ ihn mit unseren dogmatischen Formeln (Was wissen die Theologen nicht
alles über ihn?!); wir versuchen, ihn uns gefügig zu machen durch unsere Gebete und frommen Bräuche,
die  nicht  selten  abergläubische  Züge  tragen.  Alle,  selbst  die  biblischen  Aussagen  über  Gott  sind
zwangsläufig „anthropomorph“ also „nach Menschenart gestaltet“ - und wir dürfen nie vergessen, was
das IV. Lateran-Konzil (1215) unübertroffen in etwa so formuliert hat: Dass bei allen Aussagen über Gott
die Unähnlichkeit unendlich größer ist als die Ähnlichkeit! Selbst das Bild von Gott als Vater ist nur ein
Bild  (!),  das keine  erschöpfende Auskunft  über  Gott  geben kann – noch dazu es Gott  einseitig  auf
männliche Attribute festzulegen in Gefahr ist.

Gerade in der Auseinandersetzung mit dem Islam, der am strikten Bilderverbot festhält, denke ich, hätten
wir „bessere Karten“, wenn es in der christlichen Ikonographie (der Dreifaltigkeit) nicht auch den „Unfall“
gegeben hätte, selbst und sogar Gott-Vater im Bild (alter Mann mit Bart) darzustellen. Das hätten wir
nicht tun dürfen, auch wenn wir Jesus Christus  als „Ebenbild des unsichtbaren Gottes“ verstehen dürfen
(Kol 1, 12-20). Ich rede nicht einem neuen Bildersturm das Wort, rate aber zu größter Vorsicht,  was
unseren  Umgang  mit  dem  bildlosen  Geheimnis  Gottes  betrifft.  Für  mich  hatte  immer  schon  große
Bedeutung  das  Wort  von  D.  Bonhoeffer:  „Einen  Gott,  den  es  gibt,  gibt  es  nicht!“ Gott,  der  ein
„Gegenstand“  unserer  Welt,  wenn auch nur  unserer  religiösen Vorstellungswelt,  ist,  ein  solcher  Gott
existiert tatsächlich nicht. Er steht uns nicht zur Verfügung – weder unserem Verstand, noch unserem
Gefühl, nicht einmal unserem Glauben. Unser/e Gottesbild/er bedarf/bedürfen stets der Reinigung – so
wie auch Jesus im Gespräch und im Streit mit den Frommen/Gerechten immer wieder darauf besteht,
dass Gott anders ist, ganz anders als fromme Festlegungen es wahrhaben wollen. (Denken wir an das
eben gehörte  Evangelium,  in  dem Jesus auf  die  Empörung der  „Pharisäer  und Schriftgelehrten“  mit
seinen berühmten Gleichnissen (Lk 15) reagiert, in denen Gott als der Ganz Andere beschrieben wird.)

Dass Gott  ganz anders ist,  ist  freilich  unsere Chance!:   Nur  weil  JHWH in  kein  Schema passt  und
jegliches  Gottesbild  ihn  verfehlt,  können  wir  mit  Mose  sozusagen  an  seine  heilige  Inkonsequenz
appellieren, um ihn umzustimmen. Nichts anderes tut Mose, wenn er in bewegenden Worten Fürsprache
hält für das Volk, das Gottes Zorn herauf beschworen hat.  Und Mose schafft es, Gott zur Umkehr zu
bewegen: „Kehre um von deinem grimmigen Zorn...Da ließ sich der Herr  das Böse gereuen, das er
seinem Volk angedroht hatte.“ (V. 12b und 14) Das ist nun allerdings wiederum sehr menschlich von Gott
gesprochen, wenn unsere eigenen zwiespältigen Emotionen auf  ihn übertragen werden. Aber nur so
kann uns die Bibel ermutigen, mehr auf Gottes Barmherzigkeit als auf seine Gerechtigkeit zu vertrauen. -
Nicht in unserer Frömmigkeit und unseren Gottesdiensten, nicht in unserer klugen Theologie und den
guten Werken – so wichtig sie sind als Antwort auf Gottes Worte und Taten – liegt unsere christliche
Hoffnung.  Unsere  Hoffnung  liegt  darin,  dass  Gott  uns  nicht  unseren  einseitigen  Gottesbildern  und
eingefahrenen Formeln überlässt, sondern auch unsere „Stierbilder“ sprengt und uns stets neu auf seinen
Weg stellt: Auf den Weg des Evangeliums Jesu Christi und seiner Bergpredigt, wo es heißt, dass Gott
„gut ist selbst gegen die Undankbaren und Bösen“ (Lk 6,35) Erst wenn wir im Volk Gottes die eigenen
„goldenen Kälber“  entdeckt,  entlarvt  und entmachtet  haben,  sind wir  berechtigt  und verpflichtet,  den
„Tanz um das Goldene Kalb“ in unserer Gesellschaft anzuprangern, wo Profitgier und Konsumsteigerung
wahrhaft religiöse Dimensionen angenommen haben und die menschenverachtende Fratze des Götzen
Mammon in immer neuen Abhängigkeiten, ja Versklavungen sichtbar wird. 

J. Mohr, St. Vitus und St. Raphael HD

2


	J. Mohr, St. Vitus und St. Raphael HD

