
Predigt am 30.06.2013 (13. Sonntag Lj. C): – Lk 9,51-62; Gal 5,1.13-1
kundschaften vor botschaften

Was ich habe, will ich nicht verlieren, aber
wo ich bin, will ich nicht bleiben, aber

die ich liebe, will ich nicht verlassen, aber
die ich kenne, will ich nicht mehr sehen, aber

wo ich lebe, will ich nicht sterben, aber
wo ich sterbe, da will ich nicht hin

bleiben will ich, wo ich nie gewesen bin.

I.  Dieses Gedicht  lässt  mich nicht  mehr los,  seit  ich es vor wenigen Tagen (Tag der 
Pastoralen Berufe in Kirrlach am 27. Juni) noch dazu aus dem Mund eines Bischofs zum 
ersten Mal gehört habe. Es stammt von dem früheren DDR-Rebellen und bereits mit 56 
Jahren verstorbenen Thomas Brasch. Innerlich bereits mit der Predigt für den heutigen 
Sonntag  beschäftigt,  empfand  ich  dieses  Gedicht  in  seiner  unheimlichen 
Widersprüchlichkeit, der Gegensätzlichkeit von Bleiben und Verlassen als Ausdruck einer 
typisch postmodernen Haltlosigkeit und Heimatlosigkeit, - und wie ein fernes Echo jenes 
Jesus- Wortes im heutigen Evangelium:  „Die Füchse haben ihre Höhlen und die Vögel  
ihre Nester; der Menschensohn aber hat keinen Ort, wo er sein Haupt hinlegen kann.“ Ich 
hatte immer schon den Eindruck, um nicht zu sagen: den „Verdacht“,  dass Jesus hier 
nicht nur von seiner eigenen Heimatlosigkeit spricht, sondern von der Grunderfahrung des 
Menschen, hier auf Erden gar keine wirkliche Heimat finden zu können (!). „Wir sind nur  
Gast auf Erden und wandern ohne Ruh‘ mit mancherlei Beschwerden der ewigen Heimat  
zu.“ Wir kennen dieses Kirchenlied.  Der Mensch kommt – nach  Arnold Gehlen – als 
„Mängelwesen“ zur Welt. Es fehlt uns z.B. das instinktsichere Wissen der Tiere um ihren 
Ort, um ihr Zuhause in dieser Welt. 

Wir (!) müssen erleben und erleiden, früher oder später erkennen, dass wir hier  „keine 
bleibende  Stadt“  haben,  sondern  „die  zukünftige  suchen  wir“, wie  es  im Hebräerbrief 
(13,14)  heißt;  jene  Stelle,  die  Johannes  Brahms in  seinem  Deutschen  Requiem  so 
unnachahmlich vertont hat.  „Bleiben will ich, wo ich nie gewesen bin!“, heißt das in der 
säkularen Sprache dieses Dichters.  Bischof  Franz-Josef  Bode (Osnabrück)  ermutigte 
uns, die „Pastoralen Dienste“, mehr zu kundschaften als zu botschaften, ein Wortspiel, mit 
dem er uns sagen wollte,  was seiner Meinung nach heute angesagt ist:  Bevor wir  als 
Botschafter  mit  unserer  (Frohen)  Botschaft  unter  die  Leute  gehen,  sollten  wir 
Kundschafter  sein,  auskundschaften,  was  den  heutigen  Menschen  bewegt,  bedrängt, 
beschäftigt.  Bereits  unser  Erzbischof  erinnerte  bei  seiner  Begrüßung  an  den 
tschechischen Reform-Theologen  Thomas Halik,  von dem kürzlich in  Freiburg -  beim 
südbadischen „Tag des Pastoralen Dienste“-   sinngemäß die unerhörten Worte zu hören 
waren:  Wir,  die  hauptberuflichen   Kirchenchristen,  wir  sollten  nicht  zu  sehr  den 
Unterschied  zwischen  Gläubigen  und  Ungläubigen  beachten,  sondern  mehr  auf  den 
Unterschied  achten  zwischen  den  in  der  Kirche  „heimisch  Gewordenen“  und  den 
„Suchenden“. Sich also nicht nur um die in der Kirche Beheimateten kümmern, sondern 
vor allem um die Suchenden, die Heimatlosen, mit denen zusammen und an deren Seite 
wir uns selbst als Suchende erkennen, bekennen sollten: Auf der Suche nach dem „was 
jedem in die Kindheit scheint und wo doch noch niemand war: Heimat“ (Ernst Bloch) Ich 
jedenfalls habe mich von Bischof Bodes „Dimensionen einer zukunftsträchtigen Pastoral“ 
–  so  das  Thema  seines  Vortrags  in  Kirrlach  –  nicht  nur  ermutigt,  sondern,  in  aller 
Bescheidenheit,  bestätigt  gefühlt.  Ich  musste  ständig  an  jenes  Wort  von  Papst 
Franziskus denken, dass wir „an die Ränder gehen“ sollten: „Der Hirte muss den Geruch 
seiner Schafe haben!“, sagte der neue Papst.  Den Geruch haben, nicht nur kennen! – 
auch wenn es oft genug der schwer erträgliche Mief der „Kundschaft“ ist in den Kneipen 
und  Wirtshäusern,  in  denen  man  mich  kennt.  Selten  treffe  ich  dort  die  „heimisch 
Gewordenen“ an, sondern meist sind es die Suchenden und Süchtigen, die mir Einblick in 
ihr Leben geben, und ich ihnen hin und wieder von meinen eigenen Suchbewegungen 
erzählen kann. Soweit das Kundschaften, nun aber das „Botschaften“, d.h. das Bezeugen 
der unverkürzten Botschaft Jesu:



II.  Die Heimatlosigkeit  Jesu und seiner Jünger bringt  zunächst  einmal zum Vorschein, 
bzw.  macht mir erneut bewusst,  dass alle Menschen in dieser Welt letztlich heimatlos 
sind. Und nun ruft Jesus seine Jünger - im eben gehörten Evangelium - sogar heraus aus 
elementaren,  „heimatlichen“  Bindungen  und  Verpflichtungen,  damit  sie,  damit  wir  (!) 
sozusagen als Chance – und nicht nur als Mangel - begreifen, dass wir hier auf Erden 
keine  endgültige  Heimat  haben.  Jesu  vagabundierendes  Wanderleben  scheint  nicht 
zuletzt  ein  Zeichen dafür  zu sein,  dass  wir  unterwegs  bleiben  müssen und uns nicht 
einnisten dürfen in dieser Welt, als wenn wir hier bereits zu Hause wären. Jesu Ruf in 
seine  Nachfolge  ist  darum  so  kompromisslos  und  schroff  und  konfrontiert  uns 
schonungslos damit, dass wir uns nur allzu gerne am Vorläufigen festmachen; dass wir 
schon „vor Anker gehen“ wollen, obwohl das „Schiff“ unseres Lebens womöglich noch gar 
nicht ausgelaufen, geschweige denn dort angekommen ist, wo wir hingehören: (Be-)Reich 
Gottes oder Himmel nennt er das, wohin er uns rufen und ziehen will, während wir uns 
lieber einrichten wollen in dieser Welt und das Ziel unseres Lebens so leicht(fertig)  aus 
dem Auge verlieren. Wenigstens einige seiner Jünger müssen mit ihm und wie ER bereit 
sein,  „alles  zu  verlassen“,  um  den  anderen  vorzuleben,  dass  wir  nur  „mit  leichtem 
Gepäck“ die beschwerliche Wanderschaft bestehen, die er Nachfolge nennt, und die uns 
heimwärts führt!:  „Unsere Heimat aber ist im Himmel...“,  sagt der Apostel Paulus ganz 
ungeniert (Phil 3,20-21).

„Eigentlich bin ich ganz anders, aber ich komme nur so selten dazu.“ So heißt es bei 
Ödön von Horvarth in seiner Komödie „Zur schönen Aussicht“. Dieses ironische Wort, 
das  ich  unseren  Firmanden  für  die  „Gewissenserforschung“  ihres  Beichtgespräches 
mitgegeben habe, es ist mir ebenfalls eingefallen beim Lesen des heutigen Evangeliums. 
„Eigentlich“ bin ich ein heimatloser und nach dem Ewigen sich sehnender Mensch, aber 
ich habe so viel um die Ohren und so viel Vordergründiges vor Augen, dass ich leicht aus 
dem Blick verliere, wohin Jesus mich rufen will. So vieles bindet mich fest: an das Irdische 
und Materielle,  an Beruf und Familie,  an Pietät und Etikette, dass ich „so selten dazu 
komme“:  „Eigentlich  bin  ich  ganz  anders...“, eigentlich  möchte  ich  frei  sein  für  das 
Eigentliche, für das Eigene meiner unverwechselbaren Bestimmung; für das, was Gott mit 
mir  vorhat.  Wie sagte doch Paulus  in  der  (2.)  Lesung:  „Zur  Freiheit  hat  uns Christus 
befreit.  Bleibt  daher  fest  und lasst  euch nicht  von neuem das Joch der  Knechtschaft  
auflegen!“ (Gal 5,1) Jesus will, dass wir frei werden und uns frei machen von allem, was 
uns davon abhalten will,  Gott  zum Ziel-  und Mittelpunkt  unseres  Lebens zu machen. 
Seine  Worte  im  heutigen  Evangelium  legen  die  Halbherzigkeit  bloß,  mit  der  wir 
gewöhnlich seine Jünger sind. Wir werden von ihm gefragt, wie ernst es uns mit unserem 
Christ- Sein ist und welche Konsequenzen wir daraus zu ziehen bereit sind. 

Wir  können  uns  letzten  Endes  nicht  damit  beruhigen,  dass  Jesus  solche  steilen 
Nachfolgeworte angeblich nur an einen kleinen, auserwählten Jüngerkreis gerichtet habe; 
wir (!) also dafür gar nicht in Frage kommen. Nein: Wir alle sind, seit Taufe und Firmung, 
in seine Nachfolge gerufen und sollen täglich zum Vorschein bringen, dass wir anders, 
freier,  solidarischer zu leben wagen als die Menschen,  die sein Evangelium nicht zum 
Maßstab  ihres  Lebens  gemacht  haben.  Was  wir  dabei  aufgeben  und  zurücklassen 
müssen, auf welche Sicherheiten wir „pfeifen“, welche Nachteile wir dafür in Kauf nehmen 
sollen  –  das  muss  jeder  mit  sich  selber  und  im  Gebet  mit  Gott  ausmachen.  Aber 
auseinandersetzen  müssen  wir  uns  alle  mit  Jesu  unbequemen  Nachfolgeworten,  um 
schließlich hinter seinen schroffen Worten die Stimme des Freundes zu entdecken, der 
uns nicht in Ruhe lässt, weil er uns weiter bringen will - hin zu einem sinnvolleren Leben, 
zu einem bewussteren Glauben.  „Jesus wollte keine Bewunderer,  er wollte Nachfolger  
gewinnen!“;  sagt  Sören  Kierkegaard.  Die  Nachfolge  Christi  nannte  Bischof  Franz 
Kamphaus  gerne:  „Hinter Jesus her sein“. Wenn ich hinter ihm her gehe und er mein 
Herr geworden ist, dann kann auch ich hinter den Menschen her sein im übertragenen 
Sinne des Wortes: als Kundschafter und Botschafter zugleich.

J. Mohr, St. Vitus und St. Raphael Heidelberg

2


	Predigt am 30.06.2013 (13. Sonntag Lj. C): – Lk 9,51-62; Gal 5,1.13-1

