Predigt am 28.04.2013 (5. Sonntag Osterzeit Lj. C) : Joh 13,31-33a; 34-35
Liebe ist nicht nur ein Wort

I. ,Die Engel nennen es Himmelsfreud’, die Teufel, die nennen es Hébllenleid, die
Menschen nennen es — Liebe!“ So hat Heinrich Heine gedichtet.

Das Wort ,Liebe“ ist kein eindeutiges, vielmehr ein schillerndes, ja ein verbrauchtes
Wort! Manche konnen es — zumal in der Kirche - nicht mehr héren — nicht nur, weil es
allzu haufig in der frommen Sprache und Verkindigung vorkommt, sondern auch,
weil die Liebe — wie im eben gehoérten Evangelium — geboten, befohlen wird. Aber
kann man denn Liebe gebieten, vorschreiben oder gar befehlen? Gerat Liebe, die
befohlen wird, nicht unter Leistungsdruck? Tatsachlich: Unter der Hand wird sie sehr
schnell zu einem abgehobenen, blutleeren, letztlich unerreichbaren ldeal, mit dem
wir einmal mehr unter moralischen Druck geraten. Wenn dann noch die sog.
Feindesliebe dazu kommt, ist das Maly voll - und alles doch ein bisschen viel
verlangt.

Da ist es gut, daran zu erinnern, dass es fur das, was in unserer deutschen Sprache
,Liebe“ heillt, im Altgriechischen, aber auch im Lateinischen zwei Worter gibt:
.<agape“ und ,eros“ bzw. ,caritas“ und ,amor‘. Wahrend ,eros“ und ,amor* flr
Neigung, Leidenschaft, Lust und Begehren stehen, werden ,agape” und ,caritas” mit
Dienst, mit Zuwendung, Respekt und Fursorge in Zusammenhang gebracht. Das
maogen spitzfindige Unterscheidungen sein, aber sie helfen aus der Verlegenheit, die
entsteht, wenn wir vor der Schwierigkeit, ja vor der Unmdglichkeit stehen, allen
Menschen — Freunden wie Feinden — das gleiche Mal} an Liebe entgegenzubringen.

Ungefahr seit der Zeit der Romantik versteht man ja unter ,Liebe“ in erster Linie
etwas, das mit Emotionen und Geflihlen zu tun hat. Unter dieser Voraussetzung
erzeugt dann das ,neue Gebot” Jesu: ,Liebet einander!* erst recht einen erheblichen
emotionalen und mentalen Stress.

Tatsachlich ware es absurd und unmenschlich, alle Menschen liebenswert zu finden;
ebenso absurd Ubrigens, wie alle Menschen fur erotisch begehrenswert zu halten.
Neigung, Anziehung und Sympathie kébnnen wir nur denen entgegenbringen, fur die
wir etwas empfinden, wie wir sagen. Fur das Verstandnis von Liebe jedoch, das uns
der Glaube auftragt, reicht das nicht aus. Wo wir uns nur noch mit Menschen
einlassen und umgeben, die uns sympathisch sind oder zu denen wir uns ,von Natur
aus“ hingezogen flihlen, brauchen wir das Gebot der Liebe nicht! Das gilt nicht
zuletzt fur Kirche und Gemeinde. Sie sind nicht in erster Linie eine Gemeinschaft von
Menschen, die sich nett und angenehm finden; vielmehr gehdren wir zusammen, weil
wir getauft sind, und weil wir gemeinsam auf die uns von Gott in Christus erwiesene
Liebe zu antworten suchen.

Und wenn es dann in der Bergpredigt heil3t, wir sollten sogar diejenigen lieben, die
wir lieber hassen wurden, dann bedeutet das eben nicht, wir sollten uns einreden,
diese sympathisch zu finden. Ein missverstandenes Liebesgebot hat immer schon
fromme Heuchelei und falsche Harmonie hervorgebracht: Wir tun schén, wo wir uns
zur Wehr setzen; wir lacheln, wo wir eigentlich ,heulen® oder zornig werden mussten.
Es gibt dieses angestrengte ,keep smiling® unter jenen Christen, die das
Liebes-Gebot Jesu mit einem Lachel-Gebot verwechseln. Man ahnt hinter solcher
Fassade das wahre Gesicht versteckter Aggressionen und Ressentiments. Kalt und
herzlos geht es oft gerade dort zu, wo andauernd von ,Liebe“ geredet wird.



2

Wenn christliche Liebe also sogar den ,Feinden® gelten soll, kann es kaum darum
gehen, die Feindschaft zu ignorieren oder zu Uberspielen. Wenn uns Jesus in der
Bergpredigt auch unsere Feinde lieben heil3t, dann wird ja zunachst von ihm
anerkannt, dass es Feinde gibt. Es ist ja nicht von angeblichen Feinden, sondern von
Menschen die Rede, die uns hassen®: ,Tut Gutes denen, die Euch hassen!”. Das
Dauerlacheln der frommen Uberflieger jedoch leugnet den Feind und will Feindschaft
erst gar nicht wahrhaben.

Il. Aber was heift dann schlussendlich ,Liebe“ — im Kontext des Evangeliums und
der HI. Schrift?: Nun, wenn im Alten Testament, etwa beim Propheten Hosea, von
.Liebe“ die Rede ist, dann in einem recht nuchternen Sinn: Treu, verlasslich,
solidarisch ist dieser Gott, der sein Volk ,liebt*, selbst dann noch, wenn es ihm untreu
wird und anderen Goéttern nachlauft. In diesem Sinne sollen auch wir (!) lieben,
unabhangig von Sympathie und Antipathie. Denn solidarisch kann ich auch mit
einem sein, den ich nicht leiden kann. Gerecht werden kann ich auch dem
gegenuber, der mir nicht ,grun“ ist. Ich muss nicht alle gern haben; aber gerne soll
ich allen Wohlwollen und Verstandnis entgegenbringen. (Bonmot: Sie kdnnen mich
gern haben!)

Ob Jesus wohl Pilatus gern hatte? Vermutlich kaum! Irgendwann gibt er es auf, auf
dessen Fragen Uberhaupt noch zu antworten. Und doch scheint er selbst in diesem
Menschen, der ihn zum Tod verurteilt, noch den Widerschein dessen zu entdecken,
von dem er sich gesandt wusste. Und er schafft es, sich und Pilatus unter einem
letzten gemeinsamen Aspekt zu sehen, einem Aspekt freilich, der die Feindschaft
zwischen ihnen nicht einfach aufhebt: ,Du héttest keine Macht (ber mich, wenn sie
dir nicht von oben gegeben waére!” (Joh 19,11) Der unbegreifliche — und nicht der
Jliebe“ — Gott hat Pilatus die Macht gegeben, so mit Jesus zu verfahren.

Das mag heutzutage, wo man uns bei jeder passenden und unpassenden
Gelegenheit auffordert, auf unsere Geflihle zu achten und sie mdglichst unverstellt
zur Sprache zu bringen, unverstandlich sein: Die christliche Zuwendung — um das
Wort Liebe zu vermeiden — die christliche Zuwendung zum anderen wird nicht in
erster Linie aus dem abgeleitet, was wir fureinander empfinden, sondern aus dem
Glauben an den bedingungslos liebenden Gott, dem wir uns alle verdanken und der
»Seine Sonne aufgehen lasst (ber Guten und Bésen®, wie es Jesus — wiederum in
der Bergpredigt — sagt. Christliche Liebe ist immer Nachvollzug der Liebe Gottes,
der Liebe Christi, der uns ,zuerst geliebt und sein Leben fiir uns dahingegeben® hat.
,Wie ich Euch geliebt habe, so sollt auch Ihr einander lieben!“ — bedeutet also das
Hineingenommenwerden, das Sich-Hinein-Nehmen-Lassen in jene Liebe, die Gott zu
uns Menschen hegt. Damit verliert das Liebesgebot Christi alles Krampfhafte und
Uberfordernde, denn es kommt eigentlich ,nur‘ noch darauf an, mit Jesus in
Verbindung zu bleiben: ,Bleibet in meiner Liebel“, sagt er darum im
Johannes-Evangelium an anderer Stelle.

In diesem Sinne ist dann die recht verstandene Liebe das Kennzeichen, das
Aushangeschild der christlichen Gemeinde: "Daran sollen alle erkennen, dass ihr
meine Jiinger seid: Wenn ihr Liebe habt zueinander!” Wahre Liebe aber schlief3t
immer beides ein: Zutrauen und Zumutung, Konflikt und Verséhnung! Wir brauchen
nicht so zu tun, als ware unter uns ,alles in Butter®, aber wir sollten Uber allen
Meinungsverschiedenheiten und Abneigungen stets IHN im Blick haben, der uns
gemeinsam in seinen Dienst und in seine Nachfolge gestellt hat. Dann
,verherrlichen® wir Gott, weil wir ihm die Ehre geben, die ihm gebihrt — auch und
gerade in den unvermeidlichen Konflikten und Streitigkeiten.

Josef Mohr, St. Vitus und St. Raphael Heidelberg



	Predigt am 28.04.2013 (5. Sonntag Osterzeit Lj. C) : Joh 13,31-33a; 34-35
	Liebe ist nicht nur ein Wort
	Josef Mohr, St. Vitus und St. Raphael Heidelberg


