
Predigt am 28.04.2013 (5. Sonntag Osterzeit Lj. C) : Joh 13,31-33a; 34-35
Liebe ist nicht nur ein Wort

I.  „Die Engel nennen es Himmelsfreud‘,  die Teufel,  die nennen es Höllenleid, die  
Menschen nennen es – Liebe!“ So hat Heinrich Heine gedichtet.

Das Wort „Liebe“ ist kein eindeutiges, vielmehr ein schillerndes, ja ein verbrauchtes 
Wort! Manche können es – zumal in der Kirche - nicht mehr hören – nicht nur, weil es 
allzu häufig in der frommen Sprache und Verkündigung vorkommt, sondern auch, 
weil die Liebe – wie im eben gehörten Evangelium – geboten, befohlen wird. Aber 
kann man denn Liebe gebieten, vorschreiben oder gar befehlen? Gerät Liebe, die 
befohlen wird, nicht unter Leistungsdruck? Tatsächlich: Unter der Hand wird sie sehr 
schnell zu einem abgehobenen, blutleeren, letztlich unerreichbaren Ideal, mit dem 
wir  einmal  mehr  unter  moralischen  Druck  geraten.  Wenn  dann  noch  die  sog. 
Feindesliebe  dazu  kommt,  ist  das  Maß  voll  -  und  alles  doch  ein  bisschen  viel  
verlangt.

Da ist es gut, daran zu erinnern, dass es für das, was in unserer deutschen Sprache 
„Liebe“  heißt,  im  Altgriechischen,  aber  auch  im  Lateinischen  zwei  Wörter  gibt: 
„agape“  und  „eros“  bzw.  „caritas“  und  „amor“.  Während  „eros“  und  „amor“  für 
Neigung, Leidenschaft, Lust und Begehren stehen, werden „agape“ und „caritas“ mit 
Dienst,  mit  Zuwendung,  Respekt  und Fürsorge in  Zusammenhang gebracht.  Das 
mögen spitzfindige Unterscheidungen sein, aber sie helfen aus der Verlegenheit, die 
entsteht,  wenn  wir  vor  der  Schwierigkeit,  ja  vor  der  Unmöglichkeit  stehen,  allen 
Menschen – Freunden wie Feinden – das gleiche Maß an Liebe entgegenzubringen.

Ungefähr seit  der Zeit  der Romantik versteht  man ja unter „Liebe“ in erster Linie 
etwas,  das mit  Emotionen und Gefühlen zu tun hat.  Unter  dieser  Voraussetzung 
erzeugt dann das „neue Gebot“ Jesu: „Liebet einander!“ erst recht einen erheblichen 
emotionalen und mentalen Stress.

Tatsächlich wäre es absurd und unmenschlich, alle Menschen liebenswert zu finden; 
ebenso absurd übrigens, wie alle Menschen für erotisch begehrenswert zu halten. 
Neigung, Anziehung und Sympathie können wir nur denen entgegenbringen, für die 
wir etwas empfinden, wie wir sagen. Für das Verständnis von Liebe jedoch, das uns 
der  Glaube  aufträgt,  reicht  das  nicht  aus.  Wo wir  uns  nur  noch  mit  Menschen 
einlassen und umgeben, die uns sympathisch sind oder zu denen wir uns „von Natur 
aus“  hingezogen  fühlen,  brauchen  wir  das  Gebot  der  Liebe  nicht!  Das  gilt  nicht 
zuletzt für Kirche und Gemeinde. Sie sind nicht in erster Linie eine Gemeinschaft von 
Menschen, die sich nett und angenehm finden; vielmehr gehören wir zusammen, weil 
wir getauft sind, und weil wir gemeinsam auf die uns von Gott in Christus erwiesene 
Liebe zu antworten suchen.

Und wenn es dann in der Bergpredigt heißt, wir sollten sogar diejenigen lieben, die 
wir lieber hassen würden, dann bedeutet das eben nicht, wir sollten uns einreden, 
diese sympathisch zu finden. Ein missverstandenes Liebesgebot hat immer schon 
fromme Heuchelei und falsche Harmonie hervorgebracht: Wir tun schön, wo wir uns 
zur Wehr setzen; wir lächeln, wo wir eigentlich „heulen“ oder zornig werden müssten. 
Es  gibt  dieses  angestrengte  „keep  smiling“  unter  jenen  Christen,  die  das 
Liebes-Gebot Jesu mit einem Lächel-Gebot verwechseln. Man ahnt hinter solcher 
Fassade das wahre Gesicht versteckter Aggressionen und Ressentiments. Kalt und 
herzlos geht es oft gerade dort zu, wo andauernd von „Liebe“ geredet wird. 



Wenn christliche Liebe also sogar den „Feinden“ gelten soll, kann es kaum darum 
gehen, die Feindschaft zu ignorieren oder zu überspielen. Wenn uns Jesus in der 
Bergpredigt  auch  unsere  Feinde  lieben  heißt,  dann  wird  ja  zunächst  von  ihm 
anerkannt, dass es Feinde gibt. Es ist ja nicht von angeblichen Feinden, sondern von 
Menschen die Rede, die uns hassen“:  „Tut Gutes denen, die Euch hassen!“. Das 
Dauerlächeln der frommen Überflieger jedoch leugnet den Feind und will Feindschaft 
erst gar nicht wahrhaben. 

II.  Aber was heißt dann schlussendlich „Liebe“ – im Kontext des Evangeliums und 
der Hl. Schrift?: Nun, wenn im Alten Testament, etwa beim Propheten Hosea, von 
„Liebe“  die  Rede  ist,  dann  in  einem  recht  nüchternen  Sinn:  Treu,  verlässlich, 
solidarisch ist dieser Gott, der sein Volk „liebt“, selbst dann noch, wenn es ihm untreu 
wird  und  anderen  Göttern  nachläuft.  In  diesem Sinne  sollen  auch  wir  (!)  lieben, 
unabhängig  von  Sympathie  und  Antipathie.  Denn  solidarisch  kann  ich  auch  mit 
einem  sein,  den  ich  nicht  leiden  kann.  Gerecht  werden  kann  ich  auch  dem 
gegenüber, der mir nicht „grün“ ist. Ich muss nicht alle gern haben; aber gerne soll  
ich allen Wohlwollen und Verständnis entgegenbringen. (Bonmot: Sie können mich 
gern haben!)

Ob Jesus wohl Pilatus gern hatte? Vermutlich kaum! Irgendwann gibt er es auf, auf 
dessen Fragen überhaupt noch zu antworten. Und doch scheint er selbst in diesem 
Menschen, der ihn zum Tod verurteilt, noch den Widerschein dessen zu entdecken, 
von dem er sich gesandt wusste. Und er schafft  es, sich und Pilatus unter einem 
letzten gemeinsamen Aspekt zu sehen, einem Aspekt freilich, der die Feindschaft 
zwischen ihnen nicht einfach aufhebt:  „Du hättest keine Macht über mich, wenn sie  
dir nicht von oben gegeben wäre!“ (Joh 19,11) Der unbegreifliche – und nicht der 
„liebe“ – Gott hat Pilatus die Macht gegeben, so mit Jesus zu verfahren.

Das  mag  heutzutage,  wo  man  uns  bei  jeder  passenden  und  unpassenden 
Gelegenheit auffordert, auf unsere Gefühle zu achten und sie möglichst unverstellt 
zur Sprache zu bringen, unverständlich sein: Die christliche Zuwendung – um das 
Wort Liebe zu vermeiden – die christliche Zuwendung zum anderen wird nicht in 
erster Linie aus dem abgeleitet, was wir füreinander empfinden, sondern aus dem 
Glauben an den bedingungslos liebenden  Gott, dem wir uns alle verdanken und der 
„seine Sonne aufgehen lässt über Guten und Bösen“, wie es Jesus – wiederum in 
der Bergpredigt – sagt.  Christliche Liebe ist immer Nachvollzug der Liebe Gottes, 
der Liebe Christi, der uns „zuerst geliebt und sein Leben für uns dahingegeben“ hat. 
„Wie ich Euch geliebt habe, so sollt auch Ihr einander lieben!“ – bedeutet also das 
Hineingenommenwerden, das Sich-Hinein-Nehmen-Lassen in jene Liebe, die Gott zu 
uns Menschen hegt.  Damit verliert das Liebesgebot Christi  alles Krampfhafte und 
Überfordernde,  denn  es  kommt  eigentlich  „nur“  noch  darauf  an,  mit  Jesus  in 
Verbindung  zu  bleiben:  „Bleibet  in  meiner  Liebe!“,  sagt  er  darum  im 
Johannes-Evangelium an anderer Stelle.

In  diesem  Sinne  ist  dann  die  recht  verstandene  Liebe  das  Kennzeichen,  das 
Aushängeschild der  christlichen Gemeinde:  "Daran sollen alle  erkennen,  dass ihr  
meine Jünger seid:  Wenn ihr  Liebe habt  zueinander!“ Wahre Liebe aber schließt 
immer beides ein: Zutrauen und Zumutung, Konflikt und Versöhnung! Wir brauchen 
nicht  so  zu  tun,  als  wäre  unter  uns  „alles  in  Butter“,  aber  wir  sollten  über  allen 
Meinungsverschiedenheiten  und Abneigungen stets  IHN im Blick  haben,  der  uns 
gemeinsam  in  seinen  Dienst  und  in  seine  Nachfolge  gestellt  hat.  Dann 
„verherrlichen“ wir Gott, weil wir ihm die Ehre geben, die ihm gebührt – auch und 
gerade in den  unvermeidlichen Konflikten und Streitigkeiten.

Josef Mohr, St. Vitus und St. Raphael Heidelberg

2


	Predigt am 28.04.2013 (5. Sonntag Osterzeit Lj. C) : Joh 13,31-33a; 34-35
	Liebe ist nicht nur ein Wort
	Josef Mohr, St. Vitus und St. Raphael Heidelberg


