
Predigt am 14.04.2013 (3. Sonntag in der Osterzeit): Joh 21, 1-14
Kindlich nicht infantil

I.  „Die Mentalität der römisch-katholischen Kirche ist in vielem verkindlichend, sie hemmt 
die  Entwicklung hin zu  Mündigkeit  und aufrechtem Gang.  Bezeichnend ist  das Bildwort  
‚Mutter Kirche’, in deren Ämtern jedoch keine wirklichen Mütter sitzen dürfen. Mit ungeteilter  
Vollmacht ausgestattet steht ihr ein ‚Heiliger Vater’ vor... Die Gläubigen, auch wenn längst  
erwachsen, haben ihm  ‚unbedingten Gehorsam des Willens und des Verstandes’ zu leisten.  
Wenn sie dies tun, ‚kann sich – so der Weltkatechismus aus dem Jahre 1993 – eine echte  
Haltung kindlicher Liebe zur Kirche entwickeln.’“

Kirchliche Infantilisierung statt  religiöser  Reifung ist  die nicht  von der  Hand zu weisende 
zentrale  These  des  Salzburger  Theologen  und  Erziehungswissenschaftlers  Anton  A. 
Bucher. In seinem Buch „Die dunkle Seite der Kirche“ (Galila Verlag Etsdorf 2010) geht es 
ihm um die  tieferen Ursachen des sexuellen  Missbrauchsskandals  in  der  Kirche,  -  jener 
Kirche,  in deren Auftrag er  forscht und lehrt;  der er selbst  angehört  mit  seiner Frau und 
seinen sechs Kindern. Allzu viele Kleriker hätten in dieser problematischen Mentalität nicht 
nur  mit  dem  Zölibat  ihre  „psychosexuelle  Unreife“  kaschiert;  auch  das  viel  zu  lange 
hartnäckige  Verschweigen  und  Vertuschen  hänge  mit  den  infantilisierenden  und 
hermetischen Strukturen der Institution Kirche innig zusammen.

II.  „Meine Kinder,  habt Ihr nicht etwas zu essen?“ – so fragt Jesus vom Ufer aus die 
Jünger,  die  auf  dem See  vergeblich  ihre  Netze  ausgeworfen  haben.  Merkwürdig,  diese 
Anrede:  „Meine  Kinder...“ !  So  „herablassend“  spricht  er  doch  sonst  nicht  mit  seinen 
Freunden. Wohl kennen wir sein Wort: „Wenn ihr nicht umkehrt und werdet wie die Kinder,  
könnt ihr nicht in das Reich Gottes gelangen!“ (vgl. Mk 10,14b; Lk 18,16) Kindlich – nicht 
kindisch, nicht infantil – kindlich, wie Kinder, sollen wir wieder werden, um voller Vertrauen 
und Absichtslosigkeit, offen und unbefangen alles von Gott zu erwarten und reich von ihm 
beschenkt  zu  werden.  So  allerdings,  denke  ich,  ist  jedenfalls  hier  an  dieser  Stelle  des 
Johannes-Evangeliums diese Anrede gerade nicht gemeint:  „Meine Kinder,  habt ihr nicht  
etwas zu essen?“ Wie aber dann?

Wir  könnten  von  unserem  Sprachempfinden  ausgehen  und  überlegen,  wann  wir  (!)  zu 
Erwachsenen „Kinder“ sagen. Nun: Eltern z.B. reden auch dann noch von ihren „Kindern“, 
wenn diese längst erwachsen und selbständig sind. So problematisch dies auch bisweilen 
sein kann: Wir bleiben die Kinder unserer Eltern, auch wenn wir keine Kinder mehr sind – 
sogar wenn unsere Eltern nicht mehr sind. So gesehen hätte Jesus seine Freunde in unserer 
Szene darauf aufmerksam machen wollen, dass sie noch immer seine „Jünger“ sind, und 
dass  das  vertrauensvolle  Verhältnis,  freilich  auch  die  Abhängigkeit  von  ihm,  auch  nach 
seiner Auferstehung weiterbesteht. 

Ein zweites Beispiel, wo ein Erwachsener als Kind angesprochen wird, ist das sogenannte 
„Geburtstagskind“. Merkwürdigerweise sprechen wir so selbst noch bei alten Menschen, bei 
Seniorengeburtstagen,  wie  man sagt.  Das muss einen  Grund haben,  so  als  solle  daran 
erinnert werden, wie sehr man sich als Kind darüber gefreut hat, wenn man am Geburtstag 
beschenkt wurde. Die Freude, da zu sein, leben zu dürfen, bejaht und geliebt zu sein -  das 
alles erleben Kinder noch ganz ursprünglich und fröhlich, und das soll sich auch später an 
jedem Geburtstag irgendwie ereignen. Angewendet auf unser heutiges Evangelium und die 
seltsame Anrede Jesu könnte das bedeuten, dass er seine Jünger an seine Liebe zu ihnen 
erinnern will, an den Ursprung ihrer Berufung, an die Geburtsstunde ihrer Nachfolge.

III. Jedenfalls glaube ich nicht, dass Jesus seine Jünger „unmündig“ wollte, bzw. dass diese 
Anrede etwas mit jenem paternalistischen Sprachgebrauch zu tun hat, deren sich kirchliche 
Amtsträger bisweilen bis heute so gerne befleißigen – wenn sie die Gläubigen altväterlich 
ansprechen: „Mein Sohn, meine Tochter...!“ Heute würden wir es gar nicht mehr ertragen, 
von einem Pfarrer oder einem Bischof so angeredet zu werden -. Jesus jedenfalls wollte, 
dass seine Jünger selbständig und „mündig“ werden, wie hätte er sie sonst hinausgesandt in 
alle Welt oder – in der Sprache des heutigen Evangeliums – sie ermutigt, das Netz „auf der 
rechten Seite“ des Bootes auszuwerfen. 



Es scheint  Jesus nicht  darum zu gehen,  dass die Jünger auf einmal und prinzipiell  alles 
anders machen als bisher. Nein, sie sollen das, was sie immer schon und von Berufswegen 
getan haben, noch einmal tun; jetzt aber bewusster – nicht mehr unbewusst, „in der Nacht“, 
wie  es  heißt,  sondern  ganz  bewusst  und  eigenverantwortlich,  „am  hellen  Tag,  in  der 
Morgenfrühe“. „Nur ein selbst gelebtes und bewusst geführtes Leben kann innerlich Erfüllung 
schenken.“  (E.  Drewermann)  Wir  dürfen  hinzufügen:  Nur  ein  persönlich  angeeigneter 
Glaube, nur ein mündig gewordener Christ hält den Untiefen des Lebens stand, die im Bild 
des  „See  von  Tiberias“  angedeutet  werden,  -  wenn  wir  es  wagen  dürfen,  ein  wenig 
tiefenpsychologisch an unseren Text heranzugehen.

Von  E.  Drewermann habe ich darum auch die  für  mich plausibelste  Erklärung für  Jesu 
Anrede:  „Meine  Kinder,  habt  Ihr  nicht  etwas  zu  essen?!: Mit  dieser  Anrede  will  er  den 
Jüngern versichern: „Ihr könnt damit aufhören, weiter groß zu tun, die großen Leute, die 
großen Macher (Maker)  spielen zu  wollen.  Es ist  euch erlaubt,  aufrichtig  zu  sein – wie  
Kinder!“ (Leben, das dem Tod entwächst. Düsseldorf 1991)

Die Jünger haben ja tatsächlich und buchstäblich „nichts“ in ihren Netzen! Wie heißt es doch: 
„Aber in dieser Nacht fingen sie nichts!“ Ihr Hände sind leer; sie haben nichts vorzuweisen. 
Nichtwahr?!: „Kinder“ brauchen das nicht zu verbergen. Kinder werden – wenn es gut geht – 
um ihrer selbst willen geliebt; nicht erst, wenn sie etwas geleistet und vorzuweisen haben. 
Das  aber  ist  dann  die  Basis  für  ein  gesundes  Selbstwertgefühl  und  späteres 
Selbstbewusstsein!  Und  das,  scheint  mir,  will  Jesus  seinen  Jüngern  vermitteln.  Nur  so 
werden sie all dem standhalten können, was ihnen, in seiner Nachfolge, in seiner Sendung, 
widerfahren und zugemutet wird; nur so werden sie geeignete „Menschenfischer“ werden, 
d.h. Menschen für das Reich Gottes gewinnen. Sie selber müssen offen und empfänglich 
bleiben  –  wie  ein  Kind  –  für  das,  was  sie  umsonst,  gratis  (aus  gratia/Gnade)  von  Gott 
geschenkt bekommen, um es weiterzugeben an die Menschen. Dass dies auch weiterhin 
Anstrengung und harte Arbeit bedeutet, steht dazu nicht im Widerspruch. Aber es geschieht 
freier,  unverkrampfter,  weil  sie ihre Armut und Schwachheit  dabei nicht  länger verbergen 
müssen: Nein, wir haben nichts zu essen, nichts, von dem wir leben können, - wenn Du es 
uns nicht schenkst vor aller  Leistung und trotz aller Schuld!  Der große Gnadentheologe 
Aurelius Augustinus hat es wunderbar und als Gebet so formuliert: „Herr, gib mir, was Du 
verlangst!“ 

E. Drewermann geht aber in seiner Deutung der Anrede Jesu „Meine Kinder...!“ noch einen 
Schritt  weiter:  „Man  sagt  von  dem,  was  heute  Psychotherapie  heißt,  sie  bestehe  darin,  
einem  Menschen  zu  erlauben,  noch  einmal  Kind  sein  zu  dürfen  und  alles,  was  in  der  
eigenen  Kindheit  erlebt  (und  womöglich  erlitten)  wurde,  noch  einmal  durcharbeiten  zu  
können. Ganz sicher ist es richtig, dass wir zur Wahrheit (unseres Lebens) nur imstande sein 
werden, wenn wir alles sagen dürfen – ohne Angst vor Zensur oder Blamage. Was auch  
bleibt den Jüngern anderes übrig? Nichts gibt es, worüber sie verfügen. Und dies soll nicht  
etwa eine demütigende Selbstbezichtigung sein, sondern der Beginn eines Sonnenaufgangs  
vom anderen Ufer her; der Anfang eines neuen Lebens!“ 

Verstehen wir?!: Jetzt erst sind seine Jünger, jetzt erst sind wir (!) in der Lage, erwachsen, 
mündig zu werden,  weil  wir  – wie  Kinder – um unseren Wert wissen und doch nicht  zu 
verhehlen brauchen, dass wir angewiesen bleiben auf Verständnis und Liebe, nicht zuletzt 
auf Gottes Liebe und Erbarmen! Auf dieser Basis können wir – trotz aller Rückschläge und 
Frustrationen – fröhlich und täglich neu ans Werk gehen. ER wartet ja auf uns „am Ufer“ und 
garantiert  uns, dass nichts von dem vergeblich ist,  was wir  in seinem Auftrag angepackt 
haben - und in der Kirche dringend und endlich neu anpacken müssen.

Nachtrag: Dieser  Tage  lese  ich  in  einer  sehr  konservativen,  aber  bestens  informierten 
Zeitung  (Deutsche  Tagespost):  Papst  Franziskus  beim  „Pranzo“  (Mittagessen):  Ein 
verhältnismäßig junger Kardinal aus Asien fragte ihn: „Heiliger Vater, darf ich mich zu Ihnen 
setzen?“ Worauf Papst Franz geantwortet habe: „Heiliger Sohn, bitte nehmen Sie Platz!“ Ist 
das nicht herrlich und voller Ironie – und lässt hoffen, dass diese „infantile“ (und biblisch nicht 
gestattete) Titulatur des Papstes künftig entfallen könnte?

J. Mohr, St. Vitus und St. Raphael Heidelberg

2


	Predigt am 14.04.2013 (3. Sonntag in der Osterzeit): Joh 21, 1-14
	Kindlich nicht infantil
	J. Mohr, St. Vitus und St. Raphael Heidelberg


