
Predigt am Gründonnerstag 28.03.2013

Empfangt, was ihr seid: Leib Christi

I. Nicht nur Kinder fragen, wie der Zauberer es schafft, einen Gegenstand verschwinden 
zu lassen oder ihn mit einer Handbewegung aus dem Nichts herbeizuholen. Neugierig 
will  man wissen,  wie denn der Verwandlungstrick funktioniert  und ob man dazu ein 
meist unverständliches „magisches“ Zauberwort wissen müsste. Wenn wir ehrlich sind, 
geben wir zu, dass wir auch außerhalb von Zirkus und Variete nach Zauberformeln und 
Zaubermitteln  zur  Lösung unserer,  nicht  zuletzt  gesundheitlichen,  Probleme suchen. 
Alle  Scharlatane  geben  vor,  das  Wundermittel  zu  kennen  und  gegen  gutes  Geld 
anzuwenden. Alles „Hokuspokus“, fauler Zauber, sagen wir abschätzig, wenn wir den 
Verdacht haben, dass hier getrickst und betrogen wird. Schlimm genug, dass dieses 
Wort „Hokuspokus“ eine Parodie auf die lateinischen Wandlungsworte der Messfeier 
sind: In der vorkonziliaren Liturgie durfte der Priester am Altar nur flüstern: „Hoc est 
enim corpus meum – Das ist mein Leib!“ Die Kirchgänger, die weder leises noch 
lautes Latein verstanden, verballhornten die Konsekrationworte  in „Hocuspocus“, als 
kenne nur der Priester diese magische Zauberformel, die dann auch der Zauberer im 
Zirkus mit seinem Zauberstab verwendete. 

In  der  Eucharistiefeier,  in  der  Hl.  Messe,  aber  erklingt  –  mittlerweile  deutlich 
vernehmbar  -  kein  magisches Zauberwort,  sondern  unter  Herabrufung  des Heiligen 
Geistes (Epiklese) geschieht Verwandlung: „ER nahm (das Brot), sprach den Lobpreis  
und  dankte“ (Mt  26,26)  So  soll  sich  nach  dem  Willen  Jesu  die  Verwandlung,  die 
Wandlung vollziehen. Indem Jesus beim Letzten Abendmahl Brot und Wein – und damit 
alles,  wofür  sie  stehen,  nahm,  annahm,  angenommen  hat  und  dafür  dankte  –  im 
Angesicht  seines  Leidens  und  Sterbens  –  geschieht  Verwandlung  nicht  nur  der 
Gestalten von Brot und Wein, sondern auch derer, die sein Leib sind in dieser Welt,  
seine  Gemeinde,  seine  Kirche.  Wir  werden  auf  die  sich  daraus  ergebenden  ganz 
praktischen  Konsequenzen  für  unseren  Umgang  in  Kirche  und  Gemeinde 
zurückkommen. Zunächst aber noch einmal der Versuch, Heilige Wandlung oder gar 
Wesensverwandlung  von  Brot  und  Wein  im  katholischen  Glaube  zugänglich, 
einigermaßen verständlich zu machen. Obwohl  es sich um das (!) „Geheimnis des 
Glaubens“ schlechthin  handelt,  wie  uns  auf  dem  Höhepunkt  des  eucharistischen 
Hochgebetes zugerufen wird, hier der Versuch einer kleinen Verstehenshilfe:

II.  „Katholiken glauben, dass sich die Hostie in der Messe zu  etwas ganz anderem  
verwandelt, was durchaus seine Parallele in der Glaubensüberzeugung hat, dass sich  
die ganze Welt durch Christus in etwas ganz anderes verwandelt  hat.  Im weitesten  
Sinne könnte man das ‚Erlösung‘  nennen.  Katholiken nehmen also die  Hostie  sehr  
ernst, was ihr gutes Recht ist...“  So las ich vor einiger Zeit Jahr in einem Kommentar 
zum Fronleichnamsfest – aus der Feder eines Journalisten, der nicht einmal gläubig, 
geschweige denn katholisch ist.

Alle Achtung kann ich da nur sagen! Da ist etwas verstanden worden vom Innersten, wir 
dürfen  sicher  auch  sagen,  vom  speziellen  Eucharistieverständnis  der  katholischen 
Kirche. Ich bin nicht sicher, ob jeder von uns einem Nicht-Katholiken gegenüber eine 
solch präzise Auskunft hätte geben können. Schöner und sinnenfälliger könnte man das 
sakramentale Geschehen freilich mit folgendem Vergleich erklären: Ein junger Mann 
kauft  rote  Rosen  in  einem  Blumenladen.  Damit  hält  er  ein  ganz  normales  und 
wunderschönes Naturprodukt  in  seinen Händen.  Wenn er  diese Rosen aber  seiner 
Freundin  schenkt,  werden sie  Ausdruck seiner  Liebe und erhalten  damit  eine  ganz 
andere, neue Qualität.  Man könnte auch sagen: Die Rosen werden in ihrem Wesen 
verwandelt.  Ein Unbeteiligter sieht nur Rosen;  der Schenkende und die Beschenkte 
wissen jedoch um die andere Dimension, und sie werden ehrfürchtig damit umgehen. 
So ungefähr kann man sich klar machen, was nach katholischer Auffassung in der Hl.  



Wandlung geschieht, wenn der Priester über Brot und Wein den Hl. Geist herabruft und 
die Worte Christi spricht: „Das ist mein Leib, das ist mein Blut für Euch“ Die Mahlgaben 
erfahren eine neue Sinngebung; sie sind nicht länger einfach nur Brot und Wein,  
sondern Sakrament, in dem der Herr selber gegenwärtig ist - und über die aktuelle 
Eucharistiefeier  hinaus  gegenwärtig  bleibt.  Nur  so  wird  verständlich,  dass  wir  beim 
Betreten und Verlassen der Kirche vor dem Tabernakel  das Knie beugen und auch 
außerhalb  der  Hl.  Messe  das  Allerheiligste  verehren,  wie  heute  am 
Gründonnerstagabend, wo wir  bis in die Nacht hinein stille Anbetung halten vor der  
Monstranz am Seitenaltar.

Wir glauben; dass Brot und Wein die Zeichen seiner Hingabe sind. Er reicht sie uns als 
seinen  Leib  und  sein  Blut.  So  ist  er  Gabe  und  Geber  zugleich.  Unsere 
Kommunionkinder, die heute, am Stiftungstag der Eucharistie, das erste Mal an den 
Tisch des Herrn treten, brauchen nicht mehr und nicht weniger als diesen anfänglichen 
Glauben,  dass  der  Herr  in  der  Hl.  Kommunion  unsere  Lebensmitte  und  unser 
Lebensmittel  geworden  ist;  dass  er  sich  uns  einverleibt  und  anverwandelt  wie  die 
Nahrung, die wir zu uns nehmen und die uns am Leben erhält. So führt er uns zum 
Gastmahl des ewigen Lebens  „in der neuen Welt seines immerwährenden Friedens“, 
wie es in einem eucharistischen Hochgebet heißt. 

III.  Die Hl. Kommunion, zu deutsch: Gemeinschaft,  verbindet uns aber nicht nur mit 
Christus, sondern auch untereinander in einer Weise, wie sie enger und dichter nicht 
sein kann. Ich bin nicht sicher, ob uns diese Dimension des eucharistischen Glaubens 
leichter fällt: Dass wir tatsächlich auch mit den Mitfeiernden tiefer verbunden werden, 
selbst mit denen, die uns womöglich gar nicht symphatisch oder gar lästig sind. Der 
Apostel Paulus schreibt: „Ist das Brot, das wir brechen nicht Teilhabe am Leib Christi?  
Ein Brot ist es, darum sind wir viele ein Leib, denn wir haben teil an dem einen Brot.“(1 
Kor 10,17) 

Lässt sich das „kommunizieren“? Nichtwahr,  dieses Wort, das früher in katholischen 
Kreisen ausschließlich für den Empfang der Hl. Kommunion reserviert war, es ist Mode 
geworden und heute in aller Munde, - wenn es darum geht, dass man sich über etwas 
verständigen  muss.  Ich  habe  mich  lange  gegen  diesen  säkularen  Gebrauch  des 
Verbums „kommunizieren“ gesträubt, bis ich kapierte, dass dieser Sprachgebrauch eine 
gute Rückwirkung auf unser kirchliches Kommunion- und Kommunikationsverständnis 
haben könnte: Wir müssen, wenn wir in der Hl. Messe „kommunizieren“, bereit sein, 
den  Glauben  zu  kommunizieren,  d.h.  den  Glauben  zu  teilen  und  uns  darüber 
verständigen, dass wir einander nicht gleichgültig sein dürfen, dass wir nicht unversöhnt  
zur Hl. Kommunion gehen dürfen. Das bringen wir im Friedensgruß zum Ausdruck, den 
wir unmittelbar vor dem Kommuniongang austauschen und der heute Abend besonders 
herzlich ausfallen sollte.  Dann können wir  mit  unseren Kindern kommunizieren, d.h.  
zum  Tisch  des  Herrn  gehen,  und  mit  der  Hl.  Kommunion  zugleich  in  jene  Hl.  
Kommunikation (communicatio in sacris) eintreten, die der Herr am Abend vor seinem 
Leiden eingesetzt und seiner Kirche bleibend eingestiftet hat.

„Empfangt, was ihr seid: Leib Christi, damit ihr werdet, was ihr empfangt: Leib  
Christi!“ Dieses wunderbare Wort des Heiligen Augustinus hat sich in einem unserer 
schönsten Kommunionlieder niedergeschlagen, das sich in unserem „Gotteslob“ gottlob 
unter der Überschrift „Kirche“ findet. Lasst es uns jetzt gemeinsam singen: 

„Wir, die wir alle essen von dem Mahle und die wir trinken aus der heil’ gen Schale,  
sind Christi Leib, sind seines Leibes Glieder: Schwestern und Brüder.“

J. Mohr, St. Vitus und St. Raphael Heidelberg


