
Predigt im Bußgottesdienst vor Ostern am 24.03.2013: Joh 8,1-11
Der Rest ist Schweigen

l. ln seinem Roman „Homo faber“ - 1991 von Volker Schlöndorff verfilmt - erzählt Max Frisch 
den Verlauf eines gescheiterten Lebens. Die Hauptperson, der Schweizer Staatsbürger Walter 
Faber,  wartet  in  einem Athener  Krankenhaus  auf  eine  Operation,  die  über  Leben und Tod 
entscheiden wird.  Während Faber  wartet,  gibt  er  sich  Rechenschaft  über  die  letzten Jahre 
seines Lebens. Sie waren chaotisch verlaufen. Alles hatte damit angefangen, dass er - ein im 
Auftrag der UNESCO reisender Ingenieur - in der mexikanischen Wüste notlanden musste. Ein 
Mitreisender entpuppt sich nach der Landung als Bruder seines ehemaligen Studienfreundes 
Joachim Henke aus Düsseldorf, der im Dschungel von Guatemala verschwunden war. Ohne 
wirklich zu wissen warum, entschließt sich Faber, seinen verschwundenen Freund zu suchen. 
Zwei Wochen später findet er ihn tot in einer Plantage mitten im Urwald. Der Tod des Freundes 
bringt Fabers eigenes Leben ab sofort völlig durcheinander. So wird er durch eine unglückliche 
Verkettung von Zufällen mitschuldig am Tod seiner Tochter. Als er schließlich lebensbedrohlich 
krank wird, verfasst er in der Vorbereitung auf seine OP einen „Bericht“. Dieser Bericht ist der 
Mittelpunkt des ganzen Romans und bietet das Spiegelbild eines Menschen, den das Thema 
„Schuld“  umtreibt.  Faber  wird  zum  Fallbeispiel  eines  Menschen,  der  sich  objektiv  schuldig 
gemacht hat, der aber alle Schuld verdrängt und sich ihrer erst bewusst wird, als er mit der 
Nase darauf gestoßen wird.

II.  „Homo faber"  und  die  Erzählung  von  der  „beim Ehebruch  ertappten“ Frau  bieten  zwei 
aufschlussreiche Anknüpfungspunkte für die Frage nach Sünde und Schuld. Einerseits machen 
beide  deutlich,  dass  es  (leider)  kein  menschliches  Leben  gibt  ohne  die  Schattenseite  der 
Schuld.  Schuld ist  tatsächlich etwas Unausweichliches, ist  in die Struktur des menschlichen 
Lebens geradezu tragisch eingezeichnet. Andererseits wird durch Max Frischs Roman und Jesu 
Umgang  mit  der  Sünderin  und  ihren  Richtern  derjenige  Mensch  als  höchst  fragwürdig 
hingestellt,  der  seinen  Schuldschatten  verdrängt  und  nicht  wahrhaben  will.  Max  Frisch  will 
zeigen, dass Menschen, die ihre Schuld leugnen, ein Stück ihrer Menschlichkeit verlieren. Sie 
laufen einem Trugbild ihrer selbst nach; sie gehen, wie man sagt, sich selbst auf den Leim. 
Demgegenüber dient das Eingestehen von Schuld - wir sprechen hier noch nicht von „Sünde“, 
denn dies ist ursprünglich ein theologischer Begriff und meint Schuld, die vor Gott (!) Sünde ist - 
das Eingestehen der  Schuld dient  der Vermenschlichung des Menschen.  Vermenschlichung 
des christlichen, an Christus maßnehmenden Umgangs mit Schuld und Versagen: Nicht zuletzt 
darum geht es für uns in dieser Perikope „Jesus und die Ehebrecherin“. Die Geschichte ist zwar 
sehr alt und doch erst spät in das Johannes-Evangelium eingefügt worden. Dieser exegetische 
Befund ist deshalb so bemerkenswert, weil er zeigt, wie schwer sich die alte bzw. die junge 
Kirche mit diesem (!) Jesus getan hat. Hier wird doch der damals bereits entwickelten harten 
Bußpraxis widersprochen,  die für Ehebruch (heute fast ein Kavaliersdelikt!)  gefordert  wurde. 
Undenkbar, dass Jesus diese Frau ohne entsprechende Bußleistung entließ. Umso dankbarer 
dürfen  wir  sein,  dass  uns  dieses  Kleinod  der  Jesus-Überlieferung  erhalten  geblieben  und 
Bestandteil des vom Heiligen Geist inspirierten Evangeliums geblieben ist.

Ich  lade  Sie  nun  ein,  liebe  Gemeinde,  mit  mir  über  das  so  beredte  Schweigen  in  dieser 
Geschichte nachzudenken. Es schweigt ja nicht nur diese Frau, die zweifellos überführt worden 
ist; es schweigt zunächst auch Jesus, ein vieldeutiges Schweigen, wie wir sehen werden. Und 
schließlich das betretene Schweigen derer von denen es heißt:  „Als sie seine Worte gehört  
hatten, ging einer nach dem anderen fort, zuerst die Ältesten".

lll. Sie schweigt! Diese Frau wird in der ganzen Szene nur zwei Worte sagen: „Keiner, Herr!“ - 
und auch das erst, nachdem der Vorfall für sie völlig unerwartet entschieden worden ist. Jetzt 
steht sie nur schweigend da, bereit, ihr Urteil anzunehmen; bereit, für ihre Schuld einzustehen; 
bereit,  den  einzigen  Ausweg  zu  nehmen,  der  ihr  geblieben  ist:  den  schrecklichen  Tod  der 
öffentlichen Steinigung.  Dieses stumme Ertragen prägt  die Szene jedoch erst  beim zweiten 
Hinsehen. Sie, die Hauptperson, fällt gar nicht groß auf. Sie ist namenlos, gesichtslos, stimmlos 
- als wäre sie gar nicht da, wo es doch um sie geht. 

Jesus aber ist da - ganz und gar: Mit der Vollmacht der Sündenvergebung, die er an anderer 
Stelle unmissverständlich von sich behauptet. (Mk 2,10) Er spricht so oft von Gott, hat es eben 



noch  im  Tempel  getan.  Was  spricht  er  wohl  in  dieser  beklemmenden  Situation  für  ein 
Machtwort? Die Erwartungen und Befürchtungen sind hoch! Jesus aber spricht - gar nichts! Er 
weicht aus. Er hat weder Blickkontakt noch nimmt er Stellung.  „Er bückte sich“. Es ist  kein 
Wegducken.  Es  ist  ein  Aussteigen  aus  der  gefährlichen  und  hämischen  Erwartung  seiner 
Widersacher. Er soll sich zum Strafmaß äußern: Er verweigert sich! Er soll sich zur Methode 
äußern:  Er  verweigert  sich!  Er  soll  sich  zum unerbittlichen  mosaischen  Gesetz  äußern:  Er 
verweigert sich! Nur einmal richtet er sich auf - aber nicht um zu richten! Nur einen Satz spricht  
er aus seinem vielsagenden Schweigen heraus, ein Wort, das sie verstummen lässt: „Wer von 
euch ohne Sünde ist, der werfe den ersten Stein!“  Jesus urteilt  und verurteilt nicht; er zitiert 
auch nicht die Schrift, wie er es bei anderer Gelegenheit bzgl. der Ehe schon getan hat. (Mt 
19,3-12) Er weiß mehr als sie ahnen. Und genau darum tut er weniger als sie und wir erwarten! 
Er schweigt! Es ist  das Schweigen im Namen Gottes! -  In biblischem Sinne ist  freilich das 
Schweigen Gottes keine zentrale Gotteserfahrung. Immer wieder heißt es bei den Propheten: 
„So spricht  Gott,  der  Herr...“ Gott  lässt  von sich  hören;  Gott  sucht  das Gespräch mit  dem 
Menschen. Nur bei Jesaja spricht Gott, bricht Gott sein Schweigen, wenn es im Ersten Lied 
vom  Gottesknecht  heißt:  „Ich  hatte  sehr  lange  geschwiegen;  ich  war  still  und  hielt  mich  
zurück."(Jes 42,14) In den Psalmen leidet der Beter am Schweigen Gottes und klagt: „Du hast  
es gesehen, Herr.  Schweig doch nicht!“ (Ps 35,22) - Das positive Schweigen Gottes ist eine 
spätere Erfahrung, eine mystische „Fehlanzeige“, wenn Sie so wollen. Der Mystiker Johannes 
vom Kreuz sagt:  „Ein Wort hat der ewige Vater gesprochen und dieses Wort war sein Sohn;  
und er spricht zu uns dasselbe in ewigem Schweigen“. Die mystische Erfahrung dieses Heiligen 
kehrt  wieder  in  der  unerhörten  Einsicht,  die  Thomas  Keaton,  ein  amerikanischer  Mönch 
unserer Tage, so formuliert hat: „Silence is God' s first language- Das Schweigen ist Gottes  
Muttersprache." Dieses Schweigen Gotte aber tut zuerst und zumeist weh! In dieser „dunklen 
Nacht der Seele“ (Johannes vom Kreuz), in der sie das Schweigen Gottes aushalten musste, 
hat  Mutter  Teresa,  wie  sie  selber  schreibt  -  zum  posthumen  Entsetzen  ihres  von  ihr 
gegründeten Ordens - jahrelang erleben, darin ausharren müssen. 

lV. Jesu Schweigen in unserer Perikope aber ist, so scheint mir, von anderer Art: So sehr er sich 
auch  verweigert,  sein  Schweigen  ist  nicht  zuerst  Protest  oder  gar  beklagenswert.  Sein 
Schweigen schafft Neues: Jesus verschafft damit allen eine Denkpause: denen, die richten, die 
hinrichten  wollen,  und  dieser  Frau,  die  gerichtet  werden  soll.  Erst  einmal  wahr-  und 
ernstnehmen, was ist! Nicht so schnell, vorschnell urteilen! Nicht sich das Maul zerreißen über 
die Sünden der anderen! Nicht immer nur auf das Gesetz pochen, vielmehr das Sprichwort 
beachten: „Wer selbst im Glashaus sitzt, sollte nicht mit Steinen werfen!“

Heute im Bußgottesdienst am Palmsonntag, dem großen Eingangstor zur Karwoche, denken 
wir  an  die  Matthäus-Passion,  wo  es  im  Verhör  vor  dem Hohen  Rat  heißt:  ,,Da  stand  der  
Hohepriester auf und fragte Jesus: Willst du nichts sagen zu dem, was diese Leute gegen Dich  
vorbringen? Jesus aber schwieg.“ (Mt 26,62-63; Mk 14, 61-71) Sein Schweigen ist eben kein 
Eingeständnis seiner vermeintlichen Schuld; vielmehr schweigt er vielsagend oder gar mit dem 
lateinischen Sprichwort (Cicero) gesprochen: „Cum tacent clamant- Indem sie schweigen, rufen  
sie laut."  Heute morgen in der Hauptliturgie hörten wir das Evangelium vom Einzug Jesu in 
Jerusalem in der Fassung des Lukas-Evangeliums, wo Jesus ganz ähnlich spricht: „Da riefen 
ihm einige Pharisäer zu: Meister, bring deine Jünger zum Schweigen. Er aber erwiderte: Ich  
sage euch: Wenn sie schweigen, werden die Steine schreien." (Lk 19,39-40) Aber so ist heute 
Abend unser Bußschweigen nicht gemeint! Ich schlage lhnen nämlich vor, dass wir nach der 
Predigt  und  dem  nochmaligen  Hören  dieser  Perikope  unsere  Gewissenserforschung 
schweigend verrichten. lch denke an den ergreifenden Moment, als der neue Papst von der 
Loggia des Petersdomes in Rom zum ersten Mal zu der riesigen Menge sprach - und, bevor er 
sie segnete, ihr schweigendes Gebet für sich selbst erbat. „Und es trat völlige Stille ein", wie es 
in der Erzählung von Jesu Stillung des Sturmes heißt. (Mk 4,39) So möge es auch jetzt sein,  
wenn wir zehn Minuten schweigen und still  werden vor Gott. Und wenn wir nur dieses eine 
wunderbare Wort des Herrn mit hinein nehmen in unser Schweigen:  „Da sagte Jesus zu ihr:  
Auch ich verurteile  dich nicht.  Geh hin und sündige von nun an nicht  mehr!" Der Rest  ist 
Schweigen. (W. Shakespeare in Hamlet)

J. Mohr, St. Vitus und St. Raphael Heidelberg


