Predigt im BuBgottesdienst vor Ostern am 24.03.2013: Joh 8,1-11
Der Rest ist Schweigen

I. In seinem Roman ,Homo faber“ - 1991 von Volker Schiéndorff verfilmt - erzahlt Max Frisch
den Verlauf eines gescheiterten Lebens. Die Hauptperson, der Schweizer Staatsburger Walter
Faber, wartet in einem Athener Krankenhaus auf eine Operation, die Uber Leben und Tod
entscheiden wird. Wahrend Faber wartet, gibt er sich Rechenschaft Uber die letzten Jahre
seines Lebens. Sie waren chaotisch verlaufen. Alles hatte damit angefangen, dass er - ein im
Auftrag der UNESCO reisender Ingenieur - in der mexikanischen Wiste notlanden musste. Ein
Mitreisender entpuppt sich nach der Landung als Bruder seines ehemaligen Studienfreundes
Joachim Henke aus Dusseldorf, der im Dschungel von Guatemala verschwunden war. Ohne
wirklich zu wissen warum, entschlie3t sich Faber, seinen verschwundenen Freund zu suchen.
Zwei Wochen spater findet er ihn tot in einer Plantage mitten im Urwald. Der Tod des Freundes
bringt Fabers eigenes Leben ab sofort vollig durcheinander. So wird er durch eine unglickliche
Verkettung von Zufallen mitschuldig am Tod seiner Tochter. Als er schlieRlich lebensbedrohlich
krank wird, verfasst er in der Vorbereitung auf seine OP einen ,Bericht®. Dieser Bericht ist der
Mittelpunkt des ganzen Romans und bietet das Spiegelbild eines Menschen, den das Thema
~ochuld® umtreibt. Faber wird zum Fallbeispiel eines Menschen, der sich objektiv schuldig
gemacht hat, der aber alle Schuld verdrangt und sich ihrer erst bewusst wird, als er mit der
Nase darauf gestolien wird.

Il. ,Homo faber" und die Erzahlung von der ,beim Ehebruch ertappten” Frau bieten zwei
aufschlussreiche Anknipfungspunkte fir die Frage nach Siinde und Schuld. Einerseits machen
beide deutlich, dass es (leider) kein menschliches Leben gibt ohne die Schattenseite der
Schuld. Schuld ist tatsachlich etwas Unausweichliches, ist in die Struktur des menschlichen
Lebens geradezu tragisch eingezeichnet. Andererseits wird durch Max Frischs Roman und Jesu
Umgang mit der Sunderin und ihren Richtern derjenige Mensch als hochst fragwurdig
hingestellt, der seinen Schuldschatten verdrangt und nicht wahrhaben will. Max Frisch will
zeigen, dass Menschen, die ihre Schuld leugnen, ein Stlick ihrer Menschlichkeit verlieren. Sie
laufen einem Trugbild ihrer selbst nach; sie gehen, wie man sagt, sich selbst auf den Leim.
Demgegentuber dient das Eingestehen von Schuld - wir sprechen hier noch nicht von ,Siinde®,
denn dies ist urspriinglich ein theologischer Begriff und meint Schuld, die vor Gott (!) Stinde ist -
das Eingestehen der Schuld dient der Vermenschlichung des Menschen. Vermenschlichung
des christlichen, an Christus mallnehmenden Umgangs mit Schuld und Versagen: Nicht zuletzt
darum geht es fir uns in dieser Perikope ,Jesus und die Ehebrecherin®. Die Geschichte ist zwar
sehr alt und doch erst spat in das Johannes-Evangelium eingefligt worden. Dieser exegetische
Befund ist deshalb so bemerkenswert, weil er zeigt, wie schwer sich die alte bzw. die junge
Kirche mit diesem (!) Jesus getan hat. Hier wird doch der damals bereits entwickelten harten
Buldpraxis widersprochen, die fur Ehebruch (heute fast ein Kavaliersdelikt!) gefordert wurde.
Undenkbar, dass Jesus diese Frau ohne entsprechende Bullleistung entlie®. Umso dankbarer
dirfen wir sein, dass uns dieses Kleinod der Jesus-Uberlieferung erhalten geblieben und
Bestandteil des vom Heiligen Geist inspirierten Evangeliums geblieben ist.

Ich lade Sie nun ein, liebe Gemeinde, mit mir Uber das so beredte Schweigen in dieser
Geschichte nachzudenken. Es schweigt ja nicht nur diese Frau, die zweifellos Uberflihrt worden
ist; es schweigt zunachst auch Jesus, ein vieldeutiges Schweigen, wie wir sehen werden. Und
schliel3lich das betretene Schweigen derer von denen es heildt: ,Als sie seine Worte gehért
hatten, ging einer nach dem anderen fort, zuerst die Altesten”.

lll. Sie schweigt! Diese Frau wird in der ganzen Szene nur zwei Worte sagen: ,Keiner, Herr!” -
und auch das erst, nachdem der Vorfall fiir sie vollig unerwartet entschieden worden ist. Jetzt
steht sie nur schweigend da, bereit, ihr Urteil anzunehmen; bereit, fir ihre Schuld einzustehen;
bereit, den einzigen Ausweg zu nehmen, der ihr geblieben ist: den schrecklichen Tod der
offentlichen Steinigung. Dieses stumme Ertragen pragt die Szene jedoch erst beim zweiten
Hinsehen. Sie, die Hauptperson, fallt gar nicht gro3 auf. Sie ist namenlos, gesichtslos, stimmlos
- als ware sie gar nicht da, wo es doch um sie geht.

Jesus aber ist da - ganz und gar: Mit der Vollmacht der Stindenvergebung, die er an anderer
Stelle unmissverstandlich von sich behauptet. (Mk 2,10) Er spricht so oft von Gott, hat es eben



noch im Tempel getan. Was spricht er wohl in dieser beklemmenden Situation fir ein
Machtwort? Die Erwartungen und Befirchtungen sind hoch! Jesus aber spricht - gar nichts! Er
weicht aus. Er hat weder Blickkontakt noch nimmt er Stellung. ,Er blickte sich®. Es ist kein
Wegducken. Es ist ein Aussteigen aus der gefahrlichen und hamischen Erwartung seiner
Widersacher. Er soll sich zum Strafmal} duRern: Er verweigert sich! Er soll sich zur Methode
aulern: Er verweigert sich! Er soll sich zum unerbittlichen mosaischen Gesetz aulern: Er
verweigert sich! Nur einmal richtet er sich auf - aber nicht um zu richten! Nur einen Satz spricht
er aus seinem vielsagenden Schweigen heraus, ein Wort, das sie verstummen lasst: ,Wer von
euch ohne Siinde ist, der werfe den ersten Stein!“ Jesus urteilt und verurteilt nicht; er zitiert
auch nicht die Schrift, wie er es bei anderer Gelegenheit bzgl. der Ehe schon getan hat. (Mt
19,3-12) Er weild mehr als sie ahnen. Und genau darum tut er weniger als sie und wir erwarten!
Er schweigt! Es ist das Schweigen im Namen Gottes! - In biblischem Sinne ist freilich das
Schweigen Gottes keine zentrale Gotteserfahrung. Immer wieder heildt es bei den Propheten:
»,S0 spricht Gott, der Herr...” Gott lasst von sich horen; Gott sucht das Gesprach mit dem
Menschen. Nur bei Jesaja spricht Gott, bricht Gott sein Schweigen, wenn es im Ersten Lied
vom Gottesknecht heildt: ,/ch hatte sehr lange geschwiegen; ich war still und hielt mich
zurtick."(Jes 42,14) In den Psalmen leidet der Beter am Schweigen Gottes und klagt: ,Du hast
es gesehen, Herr. Schweig doch nicht!” (Ps 35,22) - Das positive Schweigen Gottes ist eine
spatere Erfahrung, eine mystische ,Fehlanzeige®, wenn Sie so wollen. Der Mystiker Johannes
vom Kreuz sagt: ,Ein Wort hat der ewige Vater gesprochen und dieses Wort war sein Sohn;
und er spricht zu uns dasselbe in ewigem Schweigen®. Die mystische Erfahrung dieses Heiligen
kehrt wieder in der unerhorten Einsicht, die Thomas Keaton, ein amerikanischer Monch
unserer Tage, so formuliert hat: ,,Silence is God's first language- Das Schweigen ist Gottes
Muttersprache.” Dieses Schweigen Gotte aber tut zuerst und zumeist weh! In dieser ,dunklen
Nacht der Seele” (Johannes vom Kreuz), in der sie das Schweigen Gottes aushalten musste,
hat Mutter Teresa, wie sie selber schreibt - zum posthumen Entsetzen ihres von ihr
gegrundeten Ordens - jahrelang erleben, darin ausharren missen.

IV. Jesu Schweigen in unserer Perikope aber ist, so scheint mir, von anderer Art: So sehr er sich
auch verweigert, sein Schweigen ist nicht zuerst Protest oder gar beklagenswert. Sein
Schweigen schafft Neues: Jesus verschafft damit allen eine Denkpause: denen, die richten, die
hinrichten wollen, und dieser Frau, die gerichtet werden soll. Erst einmal wahr- und
ernstnehmen, was ist! Nicht so schnell, vorschnell urteilen! Nicht sich das Maul zerreilRen Uber
die Suinden der anderen! Nicht immer nur auf das Gesetz pochen, vielmehr das Sprichwort
beachten: ,Wer selbst im Glashaus sitzt, sollte nicht mit Steinen werfen!”

Heute im BuRgottesdienst am Palmsonntag, dem gro3en Eingangstor zur Karwoche, denken
wir an die Matthaus-Passion, wo es im Verhor vor dem Hohen Rat heildt: ,,Da stand der
Hohepriester auf und fragte Jesus: Willst du nichts sagen zu dem, was diese Leute gegen Dich
vorbringen? Jesus aber schwieg.” (Mt 26,62-63; Mk 14, 61-71) Sein Schweigen ist eben kein
Eingestandnis seiner vermeintlichen Schuld; vielmehr schweigt er vielsagend oder gar mit dem
lateinischen Sprichwort (Cicero) gesprochen: ,Cum tacent clamant- Indem sie schweigen, rufen
sie laut." Heute morgen in der Hauptliturgie hérten wir das Evangelium vom Einzug Jesu in
Jerusalem in der Fassung des Lukas-Evangeliums, wo Jesus ganz ahnlich spricht: ,Da riefen
ihm einige Phariséer zu: Meister, bring deine Jiinger zum Schweigen. Er aber erwiderte: Ich
sage euch: Wenn sie schweigen, werden die Steine schreien.” (Lk 19,39-40) Aber so ist heute
Abend unser Buldschweigen nicht gemeint! Ich schlage lhnen namlich vor, dass wir nach der
Predigt und dem nochmaligen Hoéren dieser Perikope unsere Gewissenserforschung
schweigend verrichten. Ich denke an den ergreifenden Moment, als der neue Papst von der
Loggia des Petersdomes in Rom zum ersten Mal zu der riesigen Menge sprach - und, bevor er
sie segnete, ihr schweigendes Gebet fir sich selbst erbat. ,Und es trat véllige Stille ein", wie es
in der Erzahlung von Jesu Stillung des Sturmes heif’t. (Mk 4,39) So mdge es auch jetzt sein,
wenn wir zehn Minuten schweigen und still werden vor Gott. Und wenn wir nur dieses eine
wunderbare Wort des Herrn mit hinein nehmen in unser Schweigen: ,Da sagte Jesus zu ihr:
Auch ich verurteile dich nicht. Geh hin und siindige von nun an nicht mehr!" Der Rest ist
Schweigen. (W. Shakespeare in Hamlet)

J. Mohr, St. Vitus und St. Raphael Heidelberg



