
Predigt am 10.03.2013 (4. Fastensonntag Lj C): Lk 15,1-3, 11-32

Keine Moral von der Geschicht

I.  „In theologischen Seminaren fällt mir bei der Behandlung von Bibelstellen immer  
wieder auf, wie schnell und unmittelbar Studenten aus der kirchlichen Tradition die  
appellativen Teile auf sich beziehen. Wenn wir die Geschichte vom verlorenen Sohn  
behandeln,  werden  sie  aus  dem Verhalten  des  Vaters,  aus  der  Weigerung  des  
älteren  Sohnes,  zum  Fest  zu  kommen,  Konsequenzen  ziehen  für  ihr  eigenes  
Verhalten. Sie werden moralische Sätze aus der Großmut des Vaters formulieren.  
Sie tun, als sei der Reichtum und die Schönheit der Geschichte, als seien ihre Bilder  
nur lästige und unerhebliche Umwege für das ‚Eigentliche‘, nämlich für das, was man  
aus  der  Geschichte  ‚lernen‘  kann  Die  Geschichte  vom  verlorenen  Sohn  ist  in  
besonderer Weise eine Geschichte des Überflusses und der Verschwendung. Sie  
erzählt nicht nur, dass der Verlorene wieder als Sohn aufgenommen wird. In Bildern,  
die in Worten nicht aufzuschlüsseln sind, wird der lächerliche Eifer, die Amoral des  
alten  Vaters  gezeichnet:  Die  besten Kleidungsstücke  werden  gebracht,  Schmuck  
wird dem Verlorenen umgehängt, Küsse werden gegeben, Musik wird gemacht und  
ein Fest wird gefeiert. Es ist eher eine Geschichte der Überlistung der Moralität als  
eine Geschichte, die Moral lehrt.

Wie kommt es also, dass Menschen ‚die Moral der Geschichte’ begreifen wollen, ehe  
sie die Bilder der Schönheit, des Reichtums und der Verschwendung ausgekostet  
haben? Wie kommt es, dass die Schönheit  der dramatischen Erzählung eher als  
unnötige Abschweifung angesehen wird? Offensichtlich stecken in uns gefährliche  
Tendenzen  der  Selbstbestrafung  und  der  Selbstkasteiung,  so  dass  wir  die  
eigentliche Nahrung der Geschichte und ihre kecke Schönheit übersehen und uns  
unmittelbar dem zuwenden, was ‚handlungsrelevant‘ ist.“

Dieses  Zitat  stammt  von  Fulbert  Steffensky,  einem  der  besten  und 
unkonventionellsten geistlichen Schriftsteller unserer Tage. (Aus: „Feier des Lebens“ 
Freiburg 2012, S. 115 f.) Er hat mir bestätigt, was mich immer schon bedrückt hat:  
Dass wir – nicht zuletzt in Predigt und Katechese – aus dem Evangelium so schnell 
eine Morallehre machen, und die Nutzanwendung der biblischen Botschaft wichtiger 
wird  als  ihre  Schönheit,  ihr  Zuspruch  und  ihre  Ermutigung.  In  Anlehnung  an 
Immanuel Kants kategorischen Imperativ gefällt mir das Wort vom „kategorischen 
Indikativ“ (Gotthard Fuchs) ,den ich auch in diesem herrlichen Gleichnis entdecke: 
Du  kannst  dich  ändern,  weil  du  sein  darfst  wie  du  bist!  Oder  meine 
Lieblingsformulierung:  „Du bist  von Gott  geliebt:  Vor aller  Leistung und trotz aller  
Schuld.“

II.  Der ältere Sohn hat mich immer schon mehr beschäftigt und beunruhigt als der 
jüngere und sein liederliches Leben. Ich verhehle nicht,  dass ich mich -  bei  aller 
Freude  über die Rück-, Um- und Heimkehr des jüngeren - gut in den Zorn und die 
Bitterkeit des älteren Sohnes einfühlen kann. Tagaus, tagein war er dem Vater zu 
willen  und  ein  fleißiger,  rechtschaffener  Erbe.  Es  scheint   ihm  nicht  sonderlich 
gedankt worden zu sein. Doch jetzt kommt dieser „Nichtsnutz“ und „Tunichtgut“ nach 
vielen Jahren nach Hause und alles, sogar die Moral, wird auf den Kopf gestellt, um 
ein großes Fest zu feiern. Der Fleißige und Tüchtige wird ignoriert, der Faulenzer 
steht im Mittelpunkt, wird hofiert und für ihn wird sogar das Mastkalb geschlachtet. Ist 
das nicht  ungerecht?  Diese Provokation ist  freilich von Jesus gewollt.  Zu  Beginn 
erfahren wir, wer die Adressaten dieses Gleichnisses sind und wer sich im jüngeren 
bzw. im älteren Sohn wieder erkennen soll: „Es kamen Zöllner und Sünder zu Jesus,  



um ihn zu hören. Die Pharisäer und Schriftgelehrten aber empörten sich darüber und  
sagten: Er gibt sich mit Sündern ab und isst sogar mit ihnen.“ Jetzt können wir uns 
darüber nachdenken, welcher Gruppe wir (!) angehören: Ob wir zu den Anständigen, 
Pflichtbewussten  und  Tüchtigen  gehören  (wollen)  oder  zu  den  Versagern  und 
Gescheiterten: Für beide gilt  das nachdenklich stimmende Wort von  Dom Helder 
Camara:  „Ich  bete  unaufhörlich  für  die  Bekehrung  des  (älteren)  Bruders  des  
verlorenen Sohnes: Immer klingt mir im Ohr die schreckliche Mahnung: Der Erste ist  
aufgewacht aus seiner Sünde. Der Zweite – wann wird er aufwachen aus seiner  
Tugend.?“

Es wird zwar in der heutigen Zeit – vielerorts zu Recht – ein Mangel an Tugend und 
„Werten“ beklagt. Aber wenn wir in uns und in unsere Gemeinden, in unsere Kirche 
hinein schauen, dann fällt zumindest mir so manche Situation auf, wo ein Übermaß 
an geforderter Tugend und strenger Moral der Liebe und Barmherzigkeit im Wege 
steht – wie dem älteren Sohn in unserem Gleichnis. Wenn wir den wiederverheiratet 
Geschiedenen  den  Zugang  zu  den  Sakramenten  verweigern  (sollen);  wenn 
Menschen,  die  von  der  Norm  abweichen,  -  zumindest  was  ihre  praktizierte  (!)  
homosexuelle Orientierung betrifft – sich von der Kirche von vorne herein als Sünder 
stigmatisiert und nicht akzeptiert fühlen, um nur zwei Beispiele zu nennen – dann 
versperrt die (Doppel-)Moral der Barmherzigkeit den Weg - und es ist die Kirche (!),  
die „aufwachen“ muss aus ihrer verordneten Tugend, weil  sich dies mit dem von 
Jesu Gleichnis gezeichneten Gottesbild des bedingungslos liebenden Vaters nicht 
verträgt. 

III.  Jesus hat es offen gelassen, ob am  Ende nicht sogar der ältere Bruder zum 
verlorenen Sohn wird, wenn er womöglich unter Protest sein Elternhaus für immer 
verlassen hat. Aber auch vom neuen Anfang des Heimgekehrten erfahren wir nichts 
mehr. Der Vater hat seine Arme weit ausgebreitet, um ihn wieder aufzunehmen. Nun 
ist es an seinem jüngeren Filius, diese Geste dankbar zu beantworten und sich um 
Wiedergutmachung  wenigstens  zu  bemühen.  Womöglich  aber  hat  er  den 
unerwarteten Empfang und das Fest gründlich missverstanden: Alles vergeben und 
vergessen?! Vielleicht ging bald wieder der alte Schlendrian weiter und der Rückfall 
in sein liederliches, nichtsnutziges Leben. War dann alles umsonst?

Aber so weit  brauchen wir  gar nicht  zu denken.  Wichtig ist,  dass wir  verstanden 
haben, dass Gottes Barmherzigkeit niemals ungerecht ist, auch wenn es von diesem 
Gleichnis her zunächst so scheint. Gott will auch dem Sünder gerecht werden und er 
wartet  darauf,  dass  wir  ihm  dies  glauben  und  uns  gerade  deshalb  zur  Umkehr 
entschließen. Denn "Alles vermag Gott, der Herr, - aber den zerbrochenen Sünder  
verlassen, das kann er nicht."  (Basilea Schlink) 

„O Herr, aus tiefer Klage erheb ich mein Gesicht, und was ich bin, das trage ich hin  
vor dein Gericht.... “ So werden wir jetzt im Anschluss an die Predigt singen, und in 
Anspielung  auf  Jesu  Gleichnis  wird  es  heißen::  „Nun  ist  vor  allen  Sünden  die  
Finsternis mein Lohn. O lass mich heimwärts finden wie den verlornen Sohn. Gib mir  
die Liebe wieder, lass blüh’ n der Gnade Keim und führe zu den Brüdern mich aus  
dem Elend heim.“  (Gotteslob Nr. 169)

J. Mohr, St. Vitus und St. Raphael Heidelberg

2


	J. Mohr, St. Vitus und St. Raphael Heidelberg

