Predigt am 10.03.2013 (4. Fastensonntag Lj C): Lk 15,1-3, 11-32
Keine Moral von der Geschicht

I. ,In theologischen Seminaren féllt mir bei der Behandlung von Bibelstellen immer
wieder auf, wie schnell und unmittelbar Studenten aus der kirchlichen Tradition die
appellativen Teile auf sich beziehen. Wenn wir die Geschichte vom verlorenen Sohn
behandeln, werden sie aus dem Verhalten des Vaters, aus der Weigerung des
alteren Sohnes, zum Fest zu kommen, Konsequenzen ziehen fiir ihr eigenes
Verhalten. Sie werden moralische Sétze aus der GroBmut des Vaters formulieren.
Sie tun, als sei der Reichtum und die Schénheit der Geschichte, als seien ihre Bilder
nur lastige und unerhebliche Umwege fiir das ,Eigentliche’, ndmlich fiir das, was man
aus der Geschichte ,lernen‘ kann Die Geschichte vom verlorenen Sohn ist in
besonderer Weise eine Geschichte des Uberflusses und der Verschwendung. Sie
erzahlt nicht nur, dass der Verlorene wieder als Sohn aufgenommen wird. In Bildern,
die in Worten nicht aufzuschliisseln sind, wird der lacherliche Eifer, die Amoral des
alten Vaters gezeichnet: Die besten Kleidungsstiicke werden gebracht, Schmuck
wird dem Verlorenen umgehéngt, Kiisse werden gegeben, Musik wird gemacht und
ein Fest wird gefeiert. Es ist eher eine Geschichte der Uberlistung der Moralitét als
eine Geschichte, die Moral lehrt.

Wie kommt es also, dass Menschen ,die Moral der Geschichte’ begreifen wollen, ehe
sie die Bilder der Schénheit, des Reichtums und der Verschwendung ausgekostet
haben? Wie kommt es, dass die Schénheit der dramatischen Erzdhlung eher als
unnétige Abschweifung angesehen wird? Offensichtlich stecken in uns geféhrliche
Tendenzen der Selbstbestrafung und der Selbstkasteiung, so dass wir die
eigentliche Nahrung der Geschichte und ihre kecke Schénheit libersehen und uns
unmittelbar dem zuwenden, was ,handlungsrelevant’ ist.”

Dieses Zitat stammt von Fulbert Steffensky, einem der besten und
unkonventionellsten geistlichen Schriftsteller unserer Tage. (Aus: ,Feier des Lebens®
Freiburg 2012, S. 115 f.) Er hat mir bestatigt, was mich immer schon bedrtckt hat:
Dass wir — nicht zuletzt in Predigt und Katechese — aus dem Evangelium so schnell
eine Morallehre machen, und die Nutzanwendung der biblischen Botschaft wichtiger
wird als ihre Schoénheit, ihr Zuspruch und ihre Ermutigung. In Anlehnung an
Immanuel Kants kategorischen Imperativ gefallt mir das Wort vom ,,kategorischen
Indikativ* (Gotthard Fuchs) ,den ich auch in diesem herrlichen Gleichnis entdecke:
Du kannst dich &andern, weil du sein darfst wie du bistt Oder meine
Lieblingsformulierung: ,Du bist von Gott geliebt: Vor aller Leistung und trotz aller
Schuld.“

Il. Der altere Sohn hat mich immer schon mehr beschaftigt und beunruhigt als der
jungere und sein liederliches Leben. Ich verhehle nicht, dass ich mich - bei aller
Freude uber die Ruck-, Um- und Heimkehr des jiungeren - gut in den Zorn und die
Bitterkeit des alteren Sohnes einfuhlen kann. Tagaus, tagein war er dem Vater zu
willen und ein fleiBiger, rechtschaffener Erbe. Es scheint ihm nicht sonderlich
gedankt worden zu sein. Doch jetzt kommt dieser ,Nichtsnutz® und , Tunichtgut® nach
vielen Jahren nach Hause und alles, sogar die Moral, wird auf den Kopf gestellt, um
ein grol3es Fest zu feiern. Der FleiBige und Tuchtige wird ignoriert, der Faulenzer
steht im Mittelpunkt, wird hofiert und fir ihn wird sogar das Mastkalb geschlachtet. Ist
das nicht ungerecht? Diese Provokation ist freilich von Jesus gewollt. Zu Beginn
erfahren wir, wer die Adressaten dieses Gleichnisses sind und wer sich im jlingeren
bzw. im alteren Sohn wieder erkennen soll: ,Es kamen Zbllner und Siinder zu Jesus,



2

um ihn zu héren. Die Phariséder und Schriftgelehrten aber empérten sich dartiber und
sagten: Er gibt sich mit Siindern ab und isst sogar mit ihnen.” Jetzt kbnnen wir uns
daruber nachdenken, welcher Gruppe wir (!) angehdren: Ob wir zu den Anstandigen,
Pflichtbewussten und Tuchtigen gehoéren (wollen) oder zu den Versagern und
Gescheiterten: Fur beide gilt das nachdenklich stimmende Wort von Dom Helder
Camara: ,Ich bete unaufhérlich fiir die Bekehrung des (élteren) Bruders des
verlorenen Sohnes: Immer klingt mir im Ohr die schreckliche Mahnung: Der Erste ist
aufgewacht aus seiner Siinde. Der Zweite — wann wird er aufwachen aus seiner
Tugend.?*

Es wird zwar in der heutigen Zeit — vielerorts zu Recht — ein Mangel an Tugend und
~Werten“ beklagt. Aber wenn wir in uns und in unsere Gemeinden, in unsere Kirche
hinein schauen, dann fallt zumindest mir so manche Situation auf, wo ein Ubermaf
an geforderter Tugend und strenger Moral der Liebe und Barmherzigkeit im Wege
steht — wie dem alteren Sohn in unserem Gleichnis. Wenn wir den wiederverheiratet
Geschiedenen den Zugang zu den Sakramenten verweigern (sollen); wenn
Menschen, die von der Norm abweichen, - zumindest was ihre praktizierte (!)
homosexuelle Orientierung betrifft — sich von der Kirche von vorne herein als Stinder
stigmatisiert und nicht akzeptiert fuhlen, um nur zwei Beispiele zu nennen — dann
versperrt die (Doppel-)Moral der Barmherzigkeit den Weg - und es ist die Kirche (!),
die ,aufwachen® muss aus ihrer verordneten Tugend, weil sich dies mit dem von
Jesu Gleichnis gezeichneten Gottesbild des bedingungslos liebenden Vaters nicht
vertragt.

lll. Jesus hat es offen gelassen, ob am Ende nicht sogar der altere Bruder zum
verlorenen Sohn wird, wenn er womadglich unter Protest sein Elternhaus flr immer
verlassen hat. Aber auch vom neuen Anfang des Heimgekehrten erfahren wir nichts
mehr. Der Vater hat seine Arme weit ausgebreitet, um ihn wieder aufzunehmen. Nun
ist es an seinem jungeren Filius, diese Geste dankbar zu beantworten und sich um
Wiedergutmachung wenigstens zu bemuhen. Womdoglich aber hat er den
unerwarteten Empfang und das Fest grindlich missverstanden: Alles vergeben und
vergessen?! Vielleicht ging bald wieder der alte Schlendrian weiter und der Rickfall
in sein liederliches, nichtsnutziges Leben. War dann alles umsonst?

Aber so weit brauchen wir gar nicht zu denken. Wichtig ist, dass wir verstanden
haben, dass Gottes Barmherzigkeit niemals ungerecht ist, auch wenn es von diesem
Gleichnis her zunachst so scheint. Gott will auch dem Sinder gerecht werden und er
wartet darauf, dass wir ihm dies glauben und uns gerade deshalb zur Umkehr
entschlielen. Denn "Alles vermag Gott, der Herr, - aber den zerbrochenen Siinder
verlassen, das kann er nicht." (Basilea Schlink)

,O Herr, aus tiefer Klage erheb ich mein Gesicht, und was ich bin, das trage ich hin
vor dein Gericht.... “ So werden wir jetzt im Anschluss an die Predigt singen, und in
Anspielung auf Jesu Gleichnis wird es heien:: ,Nun ist vor allen Siinden die
Finsternis mein Lohn. O lass mich heimwaérts finden wie den verlornen Sohn. Gib mir
die Liebe wieder, lass bliih’ n der Gnade Keim und fiihre zu den Briidern mich aus
dem Elend heim.” (Gotteslob Nr. 169)

J. Mohr, St. Vitus und St. Raphael Heidelberg



	J. Mohr, St. Vitus und St. Raphael Heidelberg

