Predigt am 10.02.2013 (5. Sonntag Lj. C) — Jes 6, 1-2a. 3-8; Lk 5,1-11
Der fernnahe Gott

I. Am Nachmittag des 8. Juli 1930 betritt in Paris ein junger Journalist namens Andre
Frossard (1915-1995) eine kleine Kapelle in der Rue d’'UIm. Er tut es eigentlich nur aus
Zeitvertreib und weil er auf einen Freund wartet. Frossard ist der Sohn des ersten
Generalsekretars der Kommunistischen Partei Frankreichs, aufgewachsen ohne jede
Religion, von Kindheit an gepragt von der marxistisch-atheistischen Weltanschauung seiner
Eltern. Was diesem jungen Atheisten an diesem Nachmittag in dieser Kapelle widerfahren
ist, ja ihn férmlich Gberfallen hat, das hat er vierzig Jahre lang geheim gehalten und erst auf
Drangen seiner Freunde in einem Buch veroffentlicht. Als ich 1969 mit meinem
Theologiestudium begann, kam es gerade auf den Bichermarkt und wurde ein Bestseller,
den man gelesen haben musste. In der deutschen Ubersetzung tragt es den Titel: ,Gott
existiert — Ich bin ihm begegnet®. Dreiviertel dieses Buches enthalten Schilderungen
seines Werdegangs. Nur auf wenigen Seiten berichtet er von dem Erlebnis, das ihn véllig
umgekrempelt, ihn in Sekunden aus einem Atheisten in einen glaubigen Menschen
verwandelt hat.

Was an Frossards Bericht frappiert und fasziniert, ist die Giberraschende Ahnlichkeit mit der
Berufungsvision des Propheten Jesaja. Beide Berichte stimmen tatsachlich in drei Punkten
auffallig Uberein: Gott ist heilig — Der Mensch ist Stinder — Gottes Heiligkeit rettet den
Menschen.

Il. Gott ist heilig, das ist die Uberwaltigende Erfahrung des Jesaja. Das Trishagion, das
Dreimal-Heilig der himmlischen Chore, das er hort, ist Ausdruck dieser Wahrheit A.
Frossard erzahlt in seinem Buch, ,etwas” habe ihn von hinten wie eine lautlose, weilde,
glanzende Lawine getroffen, wie ein Kristall von unertraglicher Leuchtkraft. Blitzartig sei ihm
die Wahrheit der Existenz Gottes aufgeleuchtet, aber auch der unendliche Abstand
zwischen Schopfer und Geschdpf.

Der Prophet Jesaja, der seine Vision im Tempel zu Jerusalem erlebt, er spricht vom Thron
Gottes, vom Beben der Tirschwellen, vom Rauch, der den Tempel erfiillte, aber auch vom
Saum des Gewandes Gottes, das allein schon den ganzen Tempel brauchte.

Beide schildern ein Widerfahrnis, das zu schildern ihre Sprache véllig Gberfordert. Verstand,
Geflihl, Geist und Wille werden aufgebrochen, ja geweitet bis an den Rand der Vernichtung
und Auflésung. Uberméchtig, grenzenlos, erschitternd wird Gott erfahren. Nicht der ,liebe
Gott“, den wir so oft zum Diener unserer Wiinsche oder zum kleinlichen Aufpasser unseres
Lebens gemacht haben. Es ist der heilige Gott, dessen Heiligkeit und vollige Andersartigkeit
sich dem menschlichen Zugriff prinzipiell entzieht.

Der Marburger Religionswissenschaftler Rudolf Otto hat den Gesang des Trishagion in
einer armlichen sephardischen Synagoge in Marokko als Entdeckungsstunde seiner
Einsicht in das Heilige erlebt und ist so auf die zwei Seiten dieser Erfahrung gestof3en. Er
spricht vom ,mysterium tremendum et fascinosum®, vom Geheimnis, das furchterregend
und anziehend zugleich ist. Seine Definition ist klassisch geworden. Auch im heutigen
Evangelium kommt dies vor, wenn es heif3t, dass Simon und seine Begleiter ,erstaunt und
erschrocken® waren, als sie das Wunder des reichen Fischfangs als gottliches Wunder
erkannten. Diese Spannung von Erschaudern und Entzicken kennzeichnet die
Berufungsvision des Jesaja und das Bekehrungerlebnis von A. Frossard: ,Weh mir, ich bin
verloren...” ruft Jesaja aus und doch bald darauf ist er hingerissen und antwortet: ,Hier bin
ich, sende mich!“

lll. Gott ist heilig — Der Mensch ist Siinder. Das ist die zweite Erfahrung in der Begegnung
mit dem heiligen Gott. Im gleisenden Licht der Heiligkeit Gottes erkennt sich der Mensch als
der, der er in Wahrheit ist: als Stinder. ,Denn ich bin ein Mensch mit unreinen Lippen...“ ruft
Jesaja aus. Andre Frossard erkennt blitzartig, wie weit er von Gott entfernt ist; wie klein er
vor ihm ist und wie schrecklich, dal} er ihn bisher geleugnet hat.

"Herr, geh weg von mir, ich bin ein Siinder!“. Petrus ist im heutigen Evangelium vdllig
Uberwaltigt von einem Widerfahrnis, das ihn vollig aus der Fassung bringt. Weil er erfahren
hat, wieviel géttlicher Reichtum in der Tiefe unseres Daseins verborgen ist, ohne dal} wir es



2

ahnen — wenn wir den den ,reichen Fischfang“ einmal so deuten dirfen - darum ist er
schockiert, erstaunt, ja erschrocken, dal} er es nicht geglaubt hat - ist er erschittert tber
seinen Abstand zu diesem Jesus, von dem er doch gerade noch so fasziniert war. Siinde
ist Gottferne, Sinde beschreibt den Abgrund, der uns von Gott trennt. Siinde ist in der Bibel
gar nicht in erster Linie moralische Verfehlung, Ubertretung der Gebote Gottes. Sie ist die
erkannte und erlittene Gottferne, das Erschuttertsein angesichts dessen, wer Gott ist und
was er gibt in grenzenloser Gute. "Herr, geh weg von mir, ich bin ein Sinder!"

Petrus spurt, wie weit er noch von Gott weg ist - gerade weil Gott ihm so nahe gekommen
ist. Je existentieller die Gotteserfahrung, je Uberraschender der Reichtum, je
uberschwenglicher sein Geschenk ist - desto bewegender, irritierender, erschiitternder die
Konfrontation mit dem eigenen Unglauben und der Unfahigkeit, diesen unendlichen
Abstand zwischen Gott und Mensch aus eigener Kraft zu Uberwinden. Daf Gott es von sich
aus tut, daf’ er in Jesus von Nazareth uns ganz nahe gekommen ist und ER uns in seine
Nachfolge ruft - das wertet den Menschen auf, das gibt uns eine einmalige Wurde. Wir
brauchen keine Angst zu haben, dal} Gottes Grofde zu unseren Lasten geht. Wenn wir uns
als Sunder bekennen, bedeutet dies zunachst nichts anderes, als dald wir erkannt haben,
dall wir ohne Gott nichts sind und ohne ihn nichts vermdgen. ,Es gibt keine
Gotteserkenntnis ohne Selbsterkenntnis... Das altgriechische Wort fiir Siinder heil3t
,harmatolos‘ und meint, dal3 ich mich ,verfehlt’ habe im urspriinglichen Sinn des Wortes, wie
wenn man ein Ziel verfehlt hat; dal8 ich an mir selbst vorbeigelebt habe, dal’ ich nicht im
Einklang bin mit mir und mit dem urspriinglichen Bild, das Gott sich von mir gemacht hat."
(Anselm Griin)

IV. Und dies ist die dritte Ubereinstimmung zwischen Jesaja und A.Frossard: Gottes
Heiligkeit rettet den Menschen, er heilt ihn von der Siinde und erhebt ihn zu seinem
Partner, den er erwahlt und beruft, um ihn zu bezeugen. Frossard spricht vom Jubel, der
ihn erflllte wie der Jubel eines gerade noch vor dem Ertrinken geretteten Schiffbriichigen.
Ahnlich ergeht es Jesaja, dessen Lippen mit gliihender Kohle beriihrt werden, d.h. dessen
Leben in der blendenden, glihenden Berihrung mit Gott gereinigt wird, und der das Wort
horen darf: ,Deine Schuld ist getilgt, deine Siinde gesiihnt.“ Nicht sein Verdienst ist es,
sondern allein Gottes Gnade, dal} er gewurdigt wird, in seinem Auftrag zu sprechen und zu
handeln. ,Da sagte Jesus zu Simon: Fiirchte dich nicht! Von nun an wirst du Menschen
fangen®, d.h. Menschen fir den Glauben gewinnen und in die Nachfolge dessen rufen, in
dem sich uns der heilige Gott in unbegreiflicher Weise offenbart hat.

V. Das Dreimal-Heilig, das Trishagion, das Jesaja die Thronengel Gottes rufen hort, hat
nicht nur Eingang gefunden in die judische Synagogen-Liturgie, von der Rudolf Otto
zugleich erschittert und fasziniert wurde. Es ist auch ein Hohepunkt, der ,Hochgesang”
geworden im christlichen Gottesdienst und findet sich in der Liturgie aller Konfessionen. In
jeder Eucharistiefeier werden wir am Ende der Prafation aufgefordert, zusammen mit den
Engeln und Heiligen einzustimmen: ,Heilig, heilig, heilig, Gott, Herr aller Mé&chte und
Gewalten. Erfillt sind Himmel und Erde von seiner Herrlichkeit.“

Jedoch: Alles, was wir — gerade auch im Gottesdienst — haufig tun und beten, es nitzt sich
ab und kann durch Gewdhnung gewohnlich werden. Wir wollen es uns heute neu bewul3t
machen, dafl} es Gottes Heiligkeit ist, vor der wir uns neigen, dal} wir Menschen als Siinder
vor ihm stehen und dal} seine erhabene Grélke uns ,aus dem Staub emporhebt®, wie es im
Psalm 113 heil3t.

Jochen Klepper hat uns ein Kirchenlied (GL 290) geschenkt, das wie eine
Zusammenfassung dessen ist, was wir heute bedenken und neu erkennen wollten. Singen
wir es jetzt anstelle des Glaubensbekenntnisses oder besser: wie ein Glaubensbekenntnis:

,Gott wohnt in einem Lichte, dem keiner nahen kann. Von seinem Angesichte trennt uns
der Siinde Bann. Unsterblich und gewaltig ist unser Gott allein, will Kbénig tausendfaltig,
Herr aller Herren sein.*”

J. Mohr, St. Vitus und St. Raphael HD



	Predigt am 10.02.2013 (5. Sonntag Lj. C) – Jes 6, 1-2a. 3-8; Lk 5,1-11
	Der fernnahe Gott


