Predigt am 27.01.2013 (3. Sonntag Lj. C) — Lk 4,14-21
Abschied vom ambivalenten Gott

I. Sie erinnern sich, dass ich in der Predigt am vergangenen Sonntag auf das Roman-Deblt des
schwabischen Autors Karl-Heinz Ott zu sprechen kam mit dem Titel ,,Ins Offene* (,Endlich
Stille* heildt Gbrigens sein ganz groRer Roman-Erfolg) Unter dem Eindruck der hellsichtigen
Thematik dieses Buches versuchte ich, einen neuen Zugang zu dem Mutter/Sohn Konflikt
zwischen Jesus und Maria auf der Hochzeit zu Kana zu finden, was mir einigermalen
gelungen zu sein scheint. An einer Stelle sagte ich allerdings kritisch, dass ,der distere
kirchlich-katholische Hintergrund mir nicht ganz geheuer ist.“ Der Autor ist 1957 geboren und
behauptet dennoch allen Ernstes, dass man ihm in seiner Kindheit in der Kirche ,die Holle
heil3 gemacht* habe. Ich selber, der ich sieben Jahre alter bin als der Autor, habe dies in
meiner katholischen Kindheit gottlob weder im Gottesdienst noch im Religionsunterricht
erlebt. Hollenpredigten gab es in Ziegelhausen — und ich denke auch in unserer gesamten
Region — in den 50er Jahren nicht mehr. Deshalb hatte ich meine Zweifel, als ich in diesem
autobiographischen Roman las: ,Einem Strudel gleich, der alles, was ihm naht, ins
Abgriindige zieht, kreisten die Predigten unseres Pfarrers unentwegt um die sog. Letzten
Dinge, um den Anfang und das Ende der Welt, um Himmel und Hélle, Heil und Verdammnis,
Tod und Satan und all das Unfassbare, das nicht nur Kinderseelen erregt...An der Glut des
Flammengerichts musste unser aufkeimendes Denken sich vor allem entziinden, und
unsere Seele musste sich von Anfang an auf das Wehgeschrei der Verstol3enen
einstimmen...Unser Pfarrer zeichnete Gott nicht als glitige Lichtgestalt, sondern stellte ihn
als Récher dar, der uns im Namen des Guten fiir die irdische Hoffart demiitigen wird. Der
Blick hinauf zu den Wolken wies immerzu in die Hélle, obwohl es hiel3, dort oben sei das
Paradies.“ (S. 74/75)

Was ist da falsch gelaufen, wenn dem tatsachlich so war? Wie konnte es kommen, dass ein so
finsteres, damonisches Gottesbild bis heute in den Seelen von Christen irrlichtert, wo doch die
Gottesbotschaft des Evangeliums eine ganz andere ist? Viele von uns Alteren wurden tatséchlich
religiés so gepragt, dass ein lbermachtiger Gott der Uberwachung und der Vergeltung sie
zeitlebens in Schach hielt. Viele vermochten sich davon niemals ganzlich zu I6sen, - es sei denn
sie |0sten sich eines Tages fiir immer von Glaube und Kirche, - von der sie nur noch zu wissen
glauben, dass man ihnen Angst gemacht und an einem aufrechten Gang durch das Leben
gehindert hatte.

Il. Wenn wir unter dieser bedrangenden Fragestellung an den Text des heutigen Evangeliums
herangehen, machen wir eine erstaunliche Entdeckung.

Erzahlt wird der Auftritt Jesu in der Synagoge seiner Heimatstadt Nazareth, wo man ihn mit einer
Mischung von Spannung und Skepsis aufnimmt. Nach Art eines Schriftgelehrten erhebt er sich,
um die Lesung aus der HI. Schrift vorzutragen und den betreffenden Abschnitt auszulegen. Man
reicht ihm die Buchrolle des Propheten Jesaja und aufgrund einer wunderbaren Flgung stoft
Jesus sogleich auf die fUr sein Selbstverstandnis entscheidende Stelle: ,Der Geist des Herrn ruht
auf mir, denn der Herr hat mich gesalbt. Er hat mich gesandt, damit ich den Armen eine frohe
Botschaft bringe, den Gefangenen die Entlassung zu verkiinden und den Blinden das Augenlicht;
damit ich die Zerschlagenen in Freiheit setze und ein Gnadenjahr des Herrn ausrufe.” Und er
sprach: ,Heute hat sich das Schriftwort, das ihr eben gehért habt, erflillt!*

Wenn wir nun dieses Schriftwort bei Jesaja — es steht im 61. Kapitel - nachschlagen, stellen wir
fest, dass Jesus an der Stelle abgebrochen hat, wo er hatte weiterlesen missen: ,..dass ich ein
Gnadenjahr des Herrn ausrufe und einen Tag der Rache unseres Gottes.” (61,2) Dieser Gott
der Vergeltung und der Angst hat in Jesu Gottesrede, in seinem ,Gottesbild“ offenkundig keinen
Platz mehr! Fir Eugen Biser, dem ich diesen Hinweis verdanke, ist das der wahre, der tiefere
Grund fiir das, was wir als Fortsetzung im Evangelium am kommenden Sonntag héren, dass
namlich die zunachst freudige Zustimmung der Landsleute Jesu plétzlich umschlagt in Wut und
Ablehnung, ja, dass man schliellich einen ersten Tétungsversuch unternimmt, ihn ,an den
Abhang des Berges dréngt....,um ihn hinabzustiirzen.“ (Lk 4,29) Der bedingungslos liebende
Gott, der ,gut ist selbst gegen die Undankbaren und Bésen* (Bergpredigt Lk 6,35) irritierte schon
damals die Menschen. Eugen Biser ist der Uberzeugung und schreibt (iber diese bewusste
Auslassung des ,Rachetages”: ,Dieses Drohwort hat Jesus ganz bewusst unterdriickt und damit
die von seinen Landsleuten gehegte Hoffnung auf ein Gottesgericht (iber die verhasste



2
Rémerherrschaft zunichte gemacht. Doch nur so entspricht es dem von ihm entdeckten Gott
der vorbehaltlosen Liebe.*

lll. Wir erkennen also beides: Es gab und gibt das religiése Bedirfnis nach Rache und
Vergeltung, dem Gott nach landlaufiger Meinung zu entsprechen hat, und das ja auch dem
biblischen Gott auf weite Strecken nicht fremd ist. — Wie viel Unheil richtet die Religion bis heute
in aller Welt an, wenn sich Fanatiker als Vollstrecker eines solchen Gottes fiihlen, ihre ,Feinde®
mit Hass und Terror Uberziehen und dies noch dazu als gottgewollt auszugeben wagen. - Aber
auch bei weniger militanten Glaubigen schlagt diese distere Erwartung an Gott zurlick auf den
Menschen, der sich nun gerade vor einem solchen Gott angstigen und in Acht nehmen muss.
Das ist fur mich eine Erklarung fir den an sich unerklarlichen Riickfall der Kirche, die dann so
bald und so schnell aus der Frohbotschaft Jesu wieder eine Drohbotschaft gemacht hat. Nur
deshalb konnte Tilmann Moser in seinem beriihmten Buch ,Gottesvergiftung“ beklagen, dass
seine religidse, kirchliche Erziehung seine Seele vergiftet und ihm Gott fiir immer verleidet habe,
wie es sich auch im eingangs erwahnten Roman niedergeschlagen hat.

Mit dem Gott und Vater Jesu Christi hat das alles nichts zu tun! Hier wird in Wahrheit nicht der
Gott und Vater Jesu Christi, sondern ein Popanz abgelehnt, in den der Mensch sein eigenes
zutiefst widerspriichliches Wesen hinein projiziert hat; hier wird in Wahrheit ein heidnisches (!)
Gottesbild zuriickgewiesen, das offenkundig bis heute sein Unwesen treibt in den Herzen und
Seelen gerade auch sehr frommer Menschen. Immer wieder erlebe ich es in Gesprachen mit
belasteten, angstlich-frommen Menschen, dass sie mit einem zutiefst ambivalenten Gottesbild
ringen, mit einem Gott, der heute gut und morgen bdse, heute gnadig und morgen unerbittlich,
heute barmherzig und morgen grausam sein kann. Mit diesem herrschenden Gottesbild, das sich
so hartnackig unter glaubigen wie ungldubigen Menschen halt, hat Jesus jedoch eindeutig
gebrochen. Das ist meine tiefste Uberzeugung! Dem setzt er den von ihm ent-deckten Vater im
Himmel, den Gott der bedingungslosen Liebe entgegen, und dies in der Gewissheit, damit allein
der tiefsten religidsen Sehnsucht des Menschenherzen zu entsprechen. ,Doch dieses Herz ist
zerrissen und in den meisten Féllen unféhig, sich diesem Himmelsgeschenk wirklich zu 6ffnen.
(Eugen Biser) So kommt es nicht nur zum Bruch mit Jesu Landsleuten in Nazareth, sondern
auch zu jenem groRen Massenabfall unter seinen Jiingern, von dem alle vier Evangelien wissen,
und mit dem seine Passion bereits ihren leidvollen Anfang nimmt.

IV. Es ist gar keine Frage, dass wir mit diesem ,neuen®, von Jesus entdeckten Gott nicht weniger
ringen mussen. Alle unsere bohrenden Fragen nach dem Sinn, nach der Vereinbarkeit von so
viel unschuldigem Leid mit einem gutigen, allmdchtigen Gott, sie verschwinden nicht einfach,
wenn wir Jesus glauben und mit ihm zu einem vorbehaltlos liebenden Gott beten, der keine
Rache, keine gnadenlose Vergeltung kennt. Er bleibt der oft genug verborgene, dunkle Gott, der
uns viele Ratsel aufgibt. Er ist dann aber auch nicht dieser lappische ,liebe Gott‘, bei dem man
sich alles erlauben und mit dem man eine christliche Religion der Beliebigkeit rechtfertigen kann.
Der Gott der Liebe bleibt der unbedingt ernstzunehmende und uns einfordernde Gott, denn seine
Liebe kann wehtun, wenn sie unser Leben durchkreuzt. Nur Angst, Angst brauchen wir vor
diesem Gott nicht mehr zu haben, weil er uns nicht Gberwacht und kontrolliert, sondern unsere
Freiheit achtet und unser Glick im Auge hat, - auch wenn wir das nicht immer spiren und unter
unserem Ungluck leiden.

Und wenn uns doch hin und wieder die Angst vor Gott iberkommt, weil er uns so Uberméachtig
und unheimlich vorkommt; wenn wir versucht sind, ihn als Neider unseres Glicks oder als
Ursache unseres Ungliicks zu verdachtigen, - dann sollen wir auf Jesus schauen. So wie er (!)
den Menschen begegnet ist, sie aufrichtete, heilte und trostete — so ist Gott, unser Vater; so will
er, dass wir ihn lieben, an ihn glauben und alle Angst vor ihm Gberwinden. Meister Eckart, der
grole mittelalterliche Mystiker, konnte darum aus seiner tiefinnerlichen Gotteserfahrung heraus
sagen: ,,Es gibt nichts in Gott, das zu fiirchten ist!*

Josef Mohr, St. Vitus und St. Raphael HD



	Predigt am 27.01.2013 (3. Sonntag Lj. C) – Lk 4,14-21
	Abschied vom ambivalenten Gott

	I. Sie erinnern sich, dass ich in der Predigt am vergangenen Sonntag auf das Roman-Debüt des schwäbischen Autors Karl-Heinz Ott zu sprechen kam mit dem Titel „Ins Offene“ („Endlich Stille“ heißt übrigens sein ganz großer Roman-Erfolg) Unter dem Eindruck der hellsichtigen Thematik dieses Buches versuchte ich, einen neuen Zugang zu dem Mutter/Sohn Konflikt zwischen Jesus und Maria auf der Hochzeit zu Kana zu finden, was mir einigermaßen gelungen zu sein scheint. An einer Stelle sagte ich allerdings kritisch, dass „der düstere kirchlich-katholische Hintergrund mir nicht ganz geheuer ist.“ Der Autor ist 1957 geboren und behauptet dennoch allen Ernstes, dass man ihm in seiner Kindheit in der Kirche „die Hölle heiß gemacht“ habe. Ich selber, der ich sieben Jahre älter bin als der Autor, habe dies in meiner katholischen Kindheit gottlob weder im Gottesdienst noch im Religionsunterricht erlebt. Höllenpredigten gab es in Ziegelhausen – und ich denke auch in unserer gesamten Region – in den 50er Jahren nicht mehr. Deshalb hatte ich meine Zweifel, als ich in diesem autobiographischen Roman las: „Einem Strudel gleich, der alles, was ihm naht, ins Abgründige zieht, kreisten die Predigten unseres Pfarrers unentwegt um die sog. Letzten Dinge, um den Anfang und das Ende der Welt, um Himmel und Hölle, Heil und Verdammnis, Tod und Satan und all das Unfassbare, das nicht nur Kinderseelen erregt...An der Glut des Flammengerichts musste unser aufkeimendes Denken sich vor allem entzünden, und unsere Seele musste sich von Anfang an auf das Wehgeschrei der Verstoßenen einstimmen...Unser Pfarrer zeichnete Gott nicht als gütige Lichtgestalt, sondern stellte ihn als Rächer dar, der uns im Namen des Guten für die irdische Hoffart demütigen wird. Der Blick hinauf zu den Wolken wies immerzu in die Hölle, obwohl es hieß, dort oben sei das Paradies.“ (S. 74/75)
	Josef Mohr, St. Vitus und St. Raphael HD


