
Predigt am 27.01.2013 (3. Sonntag Lj. C) – Lk 4,14-21
Abschied vom ambivalenten Gott

I. Sie erinnern sich, dass ich in der Predigt am vergangenen Sonntag auf das Roman-Debüt des 
schwäbischen Autors Karl-Heinz Ott zu sprechen kam mit dem Titel „Ins Offene“ („Endlich 
Stille“ heißt übrigens sein ganz großer Roman-Erfolg) Unter dem Eindruck der hellsichtigen 
Thematik dieses Buches versuchte ich, einen neuen Zugang zu dem Mutter/Sohn Konflikt 
zwischen  Jesus und  Maria  auf  der  Hochzeit  zu Kana zu  finden,  was  mir  einigermaßen 
gelungen zu sein scheint.  An einer Stelle sagte ich allerdings kritisch,  dass „der düstere 
kirchlich-katholische Hintergrund mir nicht ganz geheuer ist.“ Der Autor ist 1957 geboren und 
behauptet dennoch allen Ernstes, dass man ihm in seiner Kindheit in der Kirche „die Hölle 
heiß gemacht“ habe. Ich selber, der ich sieben Jahre älter bin als der Autor, habe dies in  
meiner  katholischen  Kindheit  gottlob  weder  im  Gottesdienst  noch  im  Religionsunterricht 
erlebt. Höllenpredigten gab es in Ziegelhausen – und ich denke auch in unserer gesamten 
Region – in den 50er Jahren nicht mehr.  Deshalb hatte ich meine Zweifel, als ich in diesem 
autobiographischen  Roman  las:  „Einem  Strudel  gleich,  der  alles,  was  ihm  naht,  ins  
Abgründige zieht,  kreisten die Predigten unseres Pfarrers unentwegt um die sog. Letzten  
Dinge, um den Anfang und das Ende der Welt, um Himmel und Hölle, Heil und Verdammnis,  
Tod und Satan und all das Unfassbare, das nicht nur Kinderseelen erregt...An der Glut des  
Flammengerichts  musste  unser  aufkeimendes  Denken  sich  vor  allem  entzünden,  und  
unsere  Seele  musste  sich  von  Anfang  an  auf  das  Wehgeschrei  der  Verstoßenen  
einstimmen...Unser Pfarrer zeichnete Gott nicht als gütige Lichtgestalt, sondern stellte ihn 
als Rächer dar, der uns im Namen des Guten für die irdische Hoffart demütigen wird. Der  
Blick hinauf zu den Wolken wies immerzu in die Hölle, obwohl es hieß, dort oben sei das  
Paradies.“ (S. 74/75)

Was ist da falsch gelaufen, wenn dem  tatsächlich so war? Wie konnte es kommen, dass ein so 
finsteres, dämonisches Gottesbild bis heute in den Seelen von Christen irrlichtert, wo doch die 
Gottesbotschaft des Evangeliums eine ganz andere ist? Viele von uns Älteren wurden tatsächlich 
religiös  so  geprägt,  dass  ein  übermächtiger  Gott  der  Überwachung  und  der  Vergeltung  sie 
zeitlebens in Schach hielt. Viele vermochten sich davon niemals gänzlich zu lösen, - es sei denn 
sie lösten sich eines Tages für immer von Glaube und Kirche, - von der sie nur noch zu wissen  
glauben,  dass  man  ihnen  Angst  gemacht  und  an  einem aufrechten  Gang  durch  das  Leben 
gehindert hätte.

II. Wenn wir unter dieser bedrängenden Fragestellung an den Text des heutigen Evangeliums 
herangehen, machen wir eine erstaunliche Entdeckung.

Erzählt wird der Auftritt Jesu in der Synagoge seiner Heimatstadt Nazareth, wo man ihn mit einer  
Mischung von Spannung und Skepsis aufnimmt. Nach Art eines Schriftgelehrten erhebt er sich, 
um die Lesung aus der Hl. Schrift vorzutragen und den betreffenden Abschnitt auszulegen. Man 
reicht ihm die Buchrolle des Propheten Jesaja und aufgrund einer wunderbaren Fügung stößt 
Jesus sogleich auf die für sein Selbstverständnis entscheidende Stelle: „Der Geist des Herrn ruht  
auf mir, denn der Herr hat mich gesalbt. Er hat mich gesandt, damit ich den Armen eine frohe  
Botschaft bringe, den Gefangenen die Entlassung zu verkünden und den Blinden das Augenlicht;  
damit ich die Zerschlagenen in Freiheit setze und ein Gnadenjahr des Herrn ausrufe.“  Und er 
sprach: „Heute hat sich das Schriftwort, das ihr eben gehört habt, erfüllt!“

Wenn wir nun dieses Schriftwort bei Jesaja – es steht im 61. Kapitel - nachschlagen, stellen wir  
fest, dass Jesus an der Stelle abgebrochen hat, wo er hätte weiterlesen müssen: „..dass ich ein 
Gnadenjahr des Herrn ausrufe und einen Tag der Rache unseres Gottes.“ (61,2) Dieser Gott 
der Vergeltung und der Angst hat in Jesu Gottesrede, in seinem „Gottesbild“ offenkundig keinen 
Platz mehr! Für Eugen Biser, dem ich diesen Hinweis verdanke, ist das der wahre, der tiefere 
Grund für das, was wir als Fortsetzung im Evangelium am kommenden Sonntag hören, dass 
nämlich die zunächst freudige Zustimmung der Landsleute Jesu plötzlich umschlägt in Wut und 
Ablehnung,  ja,  dass  man  schließlich  einen  ersten  Tötungsversuch  unternimmt,  ihn  „an  den 
Abhang  des Berges drängt....,um ihn  hinabzustürzen.“ (Lk  4,29)  Der  bedingungslos  liebende 
Gott, der „gut ist selbst gegen die Undankbaren und Bösen“ (Bergpredigt Lk 6,35) irritierte schon 
damals  die  Menschen.  Eugen  Biser  ist  der  Überzeugung  und  schreibt  über  diese  bewusste 
Auslassung des „Rachetages“: „Dieses Drohwort hat Jesus ganz bewusst unterdrückt und damit  
die  von  seinen  Landsleuten  gehegte  Hoffnung  auf  ein  Gottesgericht  über  die  verhasste  



Römerherrschaft zunichte gemacht. Doch nur so entspricht es dem von ihm entdeckten Gott  
der vorbehaltlosen Liebe.“

III.  Wir  erkennen  also  beides:  Es  gab  und  gibt  das  religiöse  Bedürfnis  nach  Rache  und 
Vergeltung,  dem Gott  nach landläufiger  Meinung  zu entsprechen hat,  und das  ja  auch dem 
biblischen Gott auf weite Strecken nicht fremd ist. – Wie viel Unheil richtet die Religion bis heute 
in aller Welt an, wenn sich Fanatiker als Vollstrecker eines solchen Gottes fühlen, ihre „Feinde“  
mit Hass und Terror überziehen und dies noch dazu als gottgewollt auszugeben wagen. - Aber 
auch bei weniger militanten Gläubigen schlägt diese düstere Erwartung an Gott zurück auf den 
Menschen, der sich nun gerade vor einem solchen Gott ängstigen und in Acht nehmen muss. 
Das ist für mich eine Erklärung für den an sich unerklärlichen Rückfall der Kirche, die dann so 
bald und so schnell  aus der Frohbotschaft  Jesu wieder eine Drohbotschaft  gemacht hat.  Nur 
deshalb konnte Tilmann Moser in seinem berühmten Buch „Gottesvergiftung“ beklagen, dass 
seine religiöse, kirchliche Erziehung seine Seele vergiftet und ihm Gott für immer verleidet habe, 
wie es sich auch im eingangs erwähnten Roman niedergeschlagen hat. 

Mit dem Gott und Vater Jesu Christi hat das alles nichts zu tun! Hier wird in Wahrheit nicht der  
Gott und Vater Jesu Christi,  sondern ein Popanz abgelehnt,  in den der Mensch sein eigenes  
zutiefst widersprüchliches Wesen hinein projiziert hat; hier wird in Wahrheit ein heidnisches (!) 
Gottesbild zurückgewiesen, das offenkundig bis heute sein Unwesen treibt in den Herzen und 
Seelen gerade auch sehr frommer Menschen. Immer wieder erlebe ich es in Gesprächen mit 
belasteten,  ängstlich-frommen Menschen, dass sie mit einem zutiefst ambivalenten Gottesbild 
ringen, mit einem Gott, der heute gut und morgen böse, heute gnädig und morgen unerbittlich,  
heute barmherzig und morgen grausam sein kann. Mit diesem herrschenden Gottesbild, das sich 
so  hartnäckig  unter  gläubigen  wie  ungläubigen  Menschen  hält,  hat  Jesus  jedoch  eindeutig 
gebrochen. Das ist meine tiefste Überzeugung! Dem setzt er den von ihm ent-deckten Vater im 
Himmel, den Gott der bedingungslosen Liebe entgegen, und dies in der Gewissheit, damit allein 
der tiefsten religiösen Sehnsucht des Menschenherzen zu entsprechen.  „Doch dieses Herz ist  
zerrissen und in den meisten Fällen unfähig, sich diesem Himmelsgeschenk wirklich zu öffnen.“  
(Eugen Biser) So kommt es nicht nur zum Bruch mit Jesu Landsleuten in Nazareth, sondern 
auch zu jenem großen Massenabfall unter seinen Jüngern, von dem alle vier Evangelien wissen, 
und mit dem seine Passion bereits ihren leidvollen Anfang nimmt.

IV.  Es ist gar keine Frage, dass wir mit diesem „neuen“, von Jesus entdeckten Gott nicht weniger  
ringen müssen. Alle unsere bohrenden Fragen nach dem Sinn, nach der Vereinbarkeit von so 
viel unschuldigem Leid mit  einem gütigen,  allmächtigen Gott,  sie verschwinden nicht  einfach, 
wenn wir  Jesus glauben und mit  ihm zu einem vorbehaltlos liebenden Gott  beten,  der  keine 
Rache, keine gnadenlose Vergeltung kennt. Er bleibt der oft genug verborgene, dunkle Gott, der  
uns viele Rätsel aufgibt. Er ist dann aber auch nicht dieser läppische „liebe Gott“, bei dem man 
sich alles erlauben und mit dem man eine christliche Religion der Beliebigkeit rechtfertigen kann. 
Der Gott der Liebe bleibt der unbedingt ernstzunehmende und uns einfordernde Gott, denn seine 
Liebe  kann  wehtun,  wenn  sie  unser  Leben  durchkreuzt.  Nur  Angst,  Angst  brauchen  wir  vor 
diesem Gott nicht mehr zu haben, weil er uns nicht überwacht und kontrolliert, sondern unsere 
Freiheit achtet und unser Glück im Auge hat, - auch wenn wir das nicht immer spüren und unter  
unserem Unglück leiden.

Und wenn uns doch hin und wieder die Angst vor Gott überkommt, weil er uns so übermächtig  
und  unheimlich  vorkommt;  wenn  wir  versucht  sind,  ihn  als  Neider  unseres  Glücks  oder  als 
Ursache unseres Unglücks zu verdächtigen, - dann sollen wir auf Jesus schauen. So wie er (!) 
den Menschen begegnet ist, sie aufrichtete, heilte und tröstete – so ist Gott, unser Vater; so will  
er, dass wir ihn lieben, an ihn glauben und alle Angst vor ihm überwinden. Meister Eckart, der 
große mittelalterliche Mystiker, konnte darum aus seiner tiefinnerlichen Gotteserfahrung heraus 
sagen: „Es gibt nichts in Gott, das zu fürchten ist!“

Josef Mohr, St. Vitus und St. Raphael HD

2


	Predigt am 27.01.2013 (3. Sonntag Lj. C) – Lk 4,14-21
	Abschied vom ambivalenten Gott

	I. Sie erinnern sich, dass ich in der Predigt am vergangenen Sonntag auf das Roman-Debüt des schwäbischen Autors Karl-Heinz Ott zu sprechen kam mit dem Titel „Ins Offene“ („Endlich Stille“ heißt übrigens sein ganz großer Roman-Erfolg) Unter dem Eindruck der hellsichtigen Thematik dieses Buches versuchte ich, einen neuen Zugang zu dem Mutter/Sohn Konflikt zwischen Jesus und Maria auf der Hochzeit zu Kana zu finden, was mir einigermaßen gelungen zu sein scheint. An einer Stelle sagte ich allerdings kritisch, dass „der düstere kirchlich-katholische Hintergrund mir nicht ganz geheuer ist.“ Der Autor ist 1957 geboren und behauptet dennoch allen Ernstes, dass man ihm in seiner Kindheit in der Kirche „die Hölle heiß gemacht“ habe. Ich selber, der ich sieben Jahre älter bin als der Autor, habe dies in meiner katholischen Kindheit gottlob weder im Gottesdienst noch im Religionsunterricht erlebt. Höllenpredigten gab es in Ziegelhausen – und ich denke auch in unserer gesamten Region – in den 50er Jahren nicht mehr. Deshalb hatte ich meine Zweifel, als ich in diesem autobiographischen Roman las: „Einem Strudel gleich, der alles, was ihm naht, ins Abgründige zieht, kreisten die Predigten unseres Pfarrers unentwegt um die sog. Letzten Dinge, um den Anfang und das Ende der Welt, um Himmel und Hölle, Heil und Verdammnis, Tod und Satan und all das Unfassbare, das nicht nur Kinderseelen erregt...An der Glut des Flammengerichts musste unser aufkeimendes Denken sich vor allem entzünden, und unsere Seele musste sich von Anfang an auf das Wehgeschrei der Verstoßenen einstimmen...Unser Pfarrer zeichnete Gott nicht als gütige Lichtgestalt, sondern stellte ihn als Rächer dar, der uns im Namen des Guten für die irdische Hoffart demütigen wird. Der Blick hinauf zu den Wolken wies immerzu in die Hölle, obwohl es hieß, dort oben sei das Paradies.“ (S. 74/75)
	Josef Mohr, St. Vitus und St. Raphael HD


