
Predigt am 30.12.2012: Lk 2,41-52 (Sonntag der Heiligen Familie)

WERDEN

I. „Menschen sind Wesen, die nicht nur geboren werden, sondern noch zur  Welt  
kommen  müssen“, so  die  Kindheitsforscherin  Donata  Elschenbroich.  Der 
zwölfjährige Jesus im Tempel und im Konflikt mit seinen ratlosen Eltern: Geboren ist 
er,  aber  zur  Welt  kommen  muss  er  erst  noch.  Es  singt  sich  so  schön  im 
Weihnachtslied und klingt so einfach: „Denn er ist zur Welt gekommen für die Sünder  
und die Frommen...“  Die Wehen Marias bei seiner Geburt setzen sich fort in den 
Schmerzen, die der heranreifende Sohn seinen Eltern bereitet:  „Kind, wie konntest  
du uns das antun?“ Aber  auch für  IHN selbst  ist  die  Menschwerdung mit  seiner 
Geburt längst nicht abgeschlossen. Auch für das Kind von Betlehem, für Jesus von 
Nazareth gilt:  „Werde, der du bist!“ Der päpstliche Schriftsteller  Joseph Ratzinger 
geht mir in seinem  3. Band „Jesus von Nazareth - Die Kindheitsgeschichten“ 
beim 12jährigen Jesus im Tempel zu schnell zur „göttlichen Sendung Jesu“ über, von 
der er schreibt:  „Die göttliche Sendung Jesu sprengt alle menschlichen Maße und  
wird für  den Menschen  (auch für  seine  Eltern  d.Vf.)  immer  wieder  zum dunklen  
Geheimnis...Je  näher  ein  Mensch  zu  Jesus  kommt,  desto  mehr  wird  er  in  das  
Mysterium seiner Passion einbezogen.“ (S. 131)  Christian Heidrich setzt (CiG Nr. 
52/2012) m.E. grundsätzlicher, von mir aus auch: gründlicher an, wenn er schreibt:  
„Ist die Geburt nicht ein ähnliches Drama wie die Passion am Ende unseres Lebens?  
Entspricht dem Geheimnis des Todes nicht das unerhörte der nackten Existenz? Vor  
allem aber: Ist unser Leben nicht eine fortgesetzte Geburt“, ein einziges WERDEN? 
Dies  sieht  er  bestätigt  in  dem  Roman  „Stadt  in  der  Wüste“  von  Antoine  de 
Saint-Exupery, einer kühnen Meditation über Wachstum und Verwandlung: Ich sage 
dir, es gibt keine göttliche Amnestie, die es dir ersparte zu WERDEN. Du möchtest  
sein. Du wirst erst in Gott zum wahren Sein gelangen. Es wird dich in seine Scheune  
einbringen, wenn du langsam  geworden bist; wenn du aus deinen Taten geformt  
wurdest. Denn der Mensch, siehst du, bedarf einer langen Zeit für seine Geburt.“

Das Leben als eine einzige Geburt? Der Gedanke ist nicht neu. Der Apostel Paulus 
weitet  ihn  im  Römerbrief  sogar  kosmisch  aus:  „Wir  wissen,  dass  die  gesamte  
Schöpfung  bis  zum  heutigen  Tag  seufzt  und  in  Geburtswehen  liegt...“ (8,22)  So 
verliert die sog. Heilige Familie von Nazareth auf einmal ihre trügerische Idylle und 
ihren  moralischen  Zeigefinger!  Die  Eltern  Jesu  müssten  spätestens  in  diesem 
Konflikt  mit  dem  zwölfjährigen  Sohn  bemerkt  haben,  dass  es  selbst  für  das 
Gotteskind „keine göttliche Amnestie“ gibt, die es ihm „ersparte zu werden“. Fromm 
und brav  verpackt  finde ich dafür  die  Bestätigung in  den Worten,  mit  denen der 
Evangelist Lukas seine Kindheitserzählungen beendet:  „Jesus aber wuchs heran,  
und seine Weisheit nahm zu, und er fand Gefallen bei Gott und den Menschen.“ 

Und so mache ich mir  Worte von Christian Heidrich weiter  zu eigen,  wenn er in 
seinem Artikel „Wir werden geboren“ (s.o.) schreibt:

„Unser  Leben  ist  weihnachtlich  und  österlich  verschränkt.  Die  Verheißung  des  
Ostermorgens setzt beim Gesang von Betlehem an. Die Geburtswehen der Mutter  
finden  ihren  Fortgang  in  der  Dramatik  des  Kreuzes.  Daraus  dürfen  keine  
Harmlosigkeiten  und  eingefahrene  Riten  resultieren.  Wenn  wir  uns  freuen  und  
weihnachtlich beglückt fühlen, dann weil wir das ‚Ende der Geschichte’ kennen und  
das  Ziel  des  Werdens  in  Gottes  Hand  legen  dürfen.  Wir  selbst  aber  müssen  
WERDEN, denn wir stehen am Anfang, in der Mitte oder am Ende unseres Weges.  
Eine  Amnestie  wird  es  auch  für  uns  nicht  geben...Wie  eine  Kathedrale  niemals  
vollendet ist,  ein gewichtiges Thema niemals durchbuchstabiert,  so sind auch wir  
niemals fertig. Das ist so mühsam wie selig (so mühselig!) Das ist die Zeit, die uns  
zugemessen ist...“

J. Mohr, St. Vitus und St. Raphael HD


	J. Mohr, St. Vitus und St. Raphael HD

