Predigt in der Christmette am 24.12.2012
Krippe und Kreuz

I. ,Mitten im Verhér Jesu stellt Pilatus unerwartet die Frage an den Angeklagten: ,Woher bist
DU?* (Joh 19,9) Die Ankldger hatten ihren Ruf nach dem Todesurteil fiir Jesus dramatisiert,
indem sie erklarten, dieser Jesus habe sich zum Sohn Gottes gemacht — ein Verbrechen, auf das
im Gesetz die Todesstrafe stand. Der aufgeklarte romische Richter, der seine Skepsis schon in
der Frage nach der Wahrheit ausgesprochen hatte (Joh 18,38), hétte diesen Anspruch des
Angeklagten als ldcherlich empfinden kbénnen. Dennoch erschrak Pilatus. Jesus hatte ja bereits
gesagt: Ja, er sei ein Kénig, aber sein Reich sei nicht von dieser Welt (wértlich: ,nicht von hier’
Joh 18,36) Dann aber hatte er ein geheimnisvolles Woher und Wozu angedeutet, als er sagte:
,Dazu bin ich geboren und dazu in die Welt gekommen, um fiir die Wahrheit Zeugnis
abzulegen...’. (Joh 18,37) Dies alles musste dem rémischen Richter als Schwérmerei erscheinen.
Und dennoch konnte er sich dem geheimnisvollen Eindruck dieses Mannes nicht entziehen, der
anders war als die ihm bekannten Kadmpfer gegen die rémische Herrschaft und fiir die
Wiedererrichtung des Kbnigreiches Israel. Der rémische Richter fragt nach Jesu Woher, um zu
verstehen, wer er eigentlich ist und was er will.*

.Thema verfehlt!, werden Sie womdglich denken, liebe Mitchristen, die Sie in der
Weihnachtspredigt mit allem, aber nicht mit der Leidensgeschichte des Evangeliums gerechnet
haben. Und doch habe ich Ihnen nur die ersten Zeilen des gerade erschienenen Dritten Bandes
»Jesus von Nazareth“ von Papst Benedikt XVI. vorgelesen, der den Untertitel tragt: ,,Die
Kindheitsgeschichten“. Joseph Ratzinger vollzieht gleichsam nach, was uns die Bibelforscher
langst wissen lielken: Dass man erst nach Jesu Leben und Sterben, vor allem aber nach seiner
Auferstehung danach zu fragen begann, woher er letztlich stammte. Seine Herkunft aus Nazareth
und die Kenntnis seiner Eltern und seiner Familie reichten nicht aus, um das unableitbare
Geheimnis seiner Person zu beschreiben. Und so kamen diese wundersamen Erzahlungen tber
seine Empfangnis und Geburt aus Maria, der Jungfrau, in Umlauf — und jenes herrliche
Weihnachtsevangelium, das uns jedes Jahr neu in seinen Bann zieht. Immer schon hatte man in
der Krippe des Kindes von Betlehem das Kreuz von Jerusalem vorgezeichnet gesehen; dass
Jesu ,EntauRerung“ schon damals begann, als er als armer Leute Kind in unbehausten
Verhaltnissen zur Welt kam. Aber diese geniale Erkenntnis, dass Jesus in seiner tiefsten
Erniedrigung den rémischen Prokurator zu dieser Schliisselfrage provozierte: ,,Woher stammst
Du?“ und sodann diese Frage gleichsam zur Uberschrift des Weihnachtsgeheimnisses zu
machen, das ist fir mich jedenfalls eine atemberaubende Sache. Sie flihrt uns hin zur
eigentlichen Aussageabsicht der Kindheitsgeschichten Jesu. Mit den Worten des péapstlichen
Schriftstellers: ,Die Frage nach dem Woher Jesu ist die Frage nach seiner inneren Herkunft und
so nach seinem wahren Wesen*, die schlief3lich theologisch hoch reflektiert zur christologischen
Aussage des Grollen Glaubensbekenntnisses wurde: ,Gottes eingeborener Sohn, aus dem Vater
geboren vor aller Zeit: Gott von Gott, Licht vom Licht, wahrer Gott vom wahren Goftt, gezeugt
nicht geschaffen, eines Wesens mit dem Vater...Flir uns Menschen und zu unserem Heil ist er
vom Himmel gekommen, hat Fleisch angenommen durch den Heiligen Geist von der Jungfrau
Maria und ist Mensch geworden.“ Nicht umsonst beugen wir nachher zu jenen Worten das Knie,
die in allen grofl3en Vertonungen des Credo eine besondere, andachtige und innige Aura haben:
»et incarnatus est de spiritu sancto ex maria virgine et homo factus est.“

Il. Ich finde diesen Weihnachtsabschnitt des Credo nirgends ergreifender, wunderbarer, ja
erschitternder gefasst als in Franz Schuberts Es-Dur-Messe. Wenn man nicht um die
Umstande dieses Werkes wisste, kdnnte man versucht sein, hier jene marchenhafte Idylle in
Musik zu vernehmen, die nicht nur die Kinder so gerne in den landlaufigen Krippenbildern
inszeniert sehen. So aber muss man wissen, dass es Schuberts letztes kirchenmusikalisches
Werk ist. Im Jahre 1828 war er 32 Jahre alt und bereits vom Tod gezeichnet. Es war fromm
genug, arm genug, unglicklich und einsam genug, um die Worte der Weihnachtsbotschaft in
seiner unsterblichen Musik fir die gesamte Menschheit und fur alle Zeiten gultig auszulegen. Von
seinem Vater verflucht, von den Damen der Wiener Gesellschaft verlacht, von den Kritikern
verhohnt, von seinen Freunden ebenso vergéttert wie missverstanden war Franz Schubert durch
ein leichtsinniges Liebesabenteuer von jener Krankheit heimgesucht worden, die damals fast
immer einen tddlichen Verlauf genommen hat. Die Syphilis hatte ihn auf das Krankenbett



2

gezwungen. Da lag er nun, gepeinigt von rasenden Kopfschmerzen, der ganze Korper eine
einzige Wunde.

Wie kann ein solcher Mensch, am Rande des Grabes schon, uns etwas zu sagen haben von der
Rettung und Erlésung der Welt? Oder ist es nicht vielmehr gerade deshalb so wahr, so letztgiiltig,
was der Todgeweihte uns Uber das Weihnachtsfest mitzuteilen hat, weil ein Mensch in dieser
entsetzlichen Situation nicht mehr fahig ist zu Beschonigung und Sentimentalitat?! Und so
schreibt Franz Schubert mit zitternden Handen seinen Abgesang auf die Welt und das Leben. Es
ist ein Ringen mit der unerbittichen Wahrheit seines frihen und schmahlichen Todes;
Aufbdumen und Ergebung — beides wird in der erschitternden Vertonung dieses Credo vor uns
ausgebreitet. Man muss es selbst gehort haben, um zu ahnen, wie viel Angst und Verzweiflung
er hier niederzukdmpfen und zu welchem Vertrauen er sich durchzuringen vermag. Eine
ungeheure Spannung, nennen wir sie die zwischen Krippe und Kreuz, wird da am eigenen Leibe
ausgehalten:

Alles beginnt — wie gewohnt — mit der Vorherrschaft des Chores; aber dann, gerade bei den
Worten des ,et incarnatus est” beginnt etwas Neues, Wunderbares. Das Cello erfindet die
Melodie fiir ein Solo-Quartett. Es ist wie das Wiegenlied Schuberts im 12/8-Takt; eine bitter-stite
Melodie von solcher Innigkeit und Schénheit, dass man sich ihr vollig hingeben méchte, - folgten
da nicht sogleich — zunachst nur wie eine Unterbrechung — die disteren Toéne des ,crucifixus
etiam pro nobis — er wurde gekreuzigt fiir uns... — passus et sepultus est — er hat gelitten und ist
begraben worden.” Und noch einmal hebt die herrliche Melodie des Weihnachtsgeheimnisses an:
Der Sopran singt die Worte wie die Stimme eines Engels: ,et incarnatus est... — er hat Fleisch
angenommen durch den Heiligen Geist aus der Jungfrau Maria und ist Mensch geworden.*

Im Angesicht des nahen Todes meditiert Franz Schubert das Geheimnis unserer Erlésung; halt
er sich fest an der unausdenklichen Wahrheit, dass Gott selbst im Gottes- und Menschensohn
hinabgestiegen ist unser elendes, todverfallenes Dasein, in dem es so viel Not und Tranen, so
viel sinnloses Leid, so viel Todesangst gibt bis auf den heutigen Tag. Der grole Komponist, der
unzahlige Gedichte groRer Lyriker mit der Musik seines Herzens beantwortete, dass daraus
herrliche Lieder wurden, er wollte auf dem Sterbelager, dass der Gesang der Engel auf den
Fluren von Betlehem zu einem unsterblichen Lied wiirde auf unser Leben, Leiden und Sterben.

lll. Haben wir also keine Angst, liebe Gemeinde, dass wir heute Nacht an dieser Krippe und an
diesem Altar fliehen kénnten vor der bedriickenden Realitat unserer Welt, von der der Apostel
Paulus sagt, dass sie ,bis zur Stunde seufzt und (wie) in Geburtswehen liegt’. (Rom 8, 22)
Lassen wir uns nicht einreden, dass uns die Botschaft der Heiligen Nacht nichts als ablenken
wolle von unseren Sorgen und Angsten im personlichen, aber auch im o&ffentlichen,
gesellschaftlichen und politischen Bereich, wo es so viel Grund gibt zur Angst vor der Zukunft,
vor der Zerstérung der auReren und inneren Welt des Menschen. Haben wir keine Sorge, wir
kénnten uns angesichts der gut besuchten Kirchen an Weihnachten hinwegmogeln Uber den
desolaten Zustand der Kirche, mit der auch Franz Schubert seine liebe Not hatte, so dass er es
wagte, im selben Credo die Worte einfach auszulassen: ,...et unam sanctam catholicam et
apostolicam ecclesiam — Ich glaube (an) die eine heilige, katholische und apostolische Kirche.* Er
lieR tatsachlich in der Es-Dur-Messe (wie in all seinen Mess-Kompositionen) dieses Bekenntnis
zur Kirche unvertont und damit einfach weg!

Nein, Schwestern und Brider, es darf alles sein, wie es ist und weil es so ist — vor allem weil es
nicht das Letzte ist! Es kommt ja nicht an gegen die groRere Wahrheit, dass Gott sich mit alledem
eingelassen und damit diese Welt, unser Leben und seine Kirche unendlich liebenswert gemacht
hat. Es lohnt sich zu leben, zu lieben und zu sterben — scheint uns Schuberts Vertonung sagen
zu wollen. Wohlbemerkt sie ist eine Messe, eine HI. Messe, deren Musik uns dorthin fihrt, wo
Krippe und Kreuz, Weihnachten und Ostern zusammenfinden und zusammenklingen in der
unsterblichen Melodie des Himmels, der in dieser Nacht die Erde berihrt.

J. Mohr, St. Vitus und St. Raphael Heidelberg



