
Predigt in der Christmette am 24.12.2012

Krippe und Kreuz

I.  „Mitten im Verhör Jesu stellt  Pilatus unerwartet die Frage an den Angeklagten: ‚Woher bist  
DU?‘ (Joh 19,9)  Die Ankläger  hatten ihren Ruf nach dem Todesurteil  für  Jesus dramatisiert,  
indem sie erklärten, dieser Jesus habe sich zum Sohn Gottes gemacht – ein Verbrechen, auf das  
im Gesetz die Todesstrafe stand. Der aufgeklärte römische Richter, der seine Skepsis schon in  
der  Frage  nach der  Wahrheit  ausgesprochen  hatte  (Joh  18,38),  hätte  diesen  Anspruch des  
Angeklagten als lächerlich empfinden können. Dennoch erschrak Pilatus. Jesus hatte ja bereits  
gesagt: Ja, er sei ein König, aber sein Reich sei nicht von dieser Welt (wörtlich: ‚nicht von hier‘  
Joh 18,36) Dann aber hatte er ein geheimnisvolles Woher und Wozu angedeutet, als er sagte:  
‚Dazu  bin  ich  geboren  und  dazu  in  die  Welt  gekommen,  um  für  die  Wahrheit  Zeugnis  
abzulegen...’. (Joh 18,37) Dies alles musste dem römischen Richter als Schwärmerei erscheinen.  
Und dennoch konnte er sich dem geheimnisvollen Eindruck dieses Mannes nicht entziehen, der  
anders  war  als  die  ihm  bekannten  Kämpfer  gegen  die  römische  Herrschaft  und  für  die  
Wiedererrichtung des Königreiches Israel. Der römische Richter fragt nach Jesu Woher, um zu  
verstehen, wer er eigentlich ist und was er will.“

„Thema  verfehlt!“,  werden  Sie  womöglich  denken,  liebe  Mitchristen,  die  Sie  in  der 
Weihnachtspredigt mit allem, aber nicht mit der Leidensgeschichte des Evangeliums gerechnet 
haben. Und doch habe ich Ihnen nur die ersten Zeilen des gerade erschienenen Dritten Bandes 
„Jesus  von  Nazareth“  von  Papst  Benedikt  XVI.  vorgelesen,   der  den  Untertitel  trägt:  „Die 
Kindheitsgeschichten“. Joseph Ratzinger vollzieht gleichsam nach, was uns die Bibelforscher 
längst wissen ließen: Dass man erst nach Jesu Leben und Sterben, vor allem aber nach seiner 
Auferstehung danach zu fragen begann, woher er letztlich stammte. Seine Herkunft aus Nazareth 
und  die  Kenntnis  seiner  Eltern  und  seiner  Familie  reichten  nicht  aus,  um  das  unableitbare 
Geheimnis seiner Person zu beschreiben. Und so kamen diese wundersamen Erzählungen über 
seine  Empfängnis  und  Geburt  aus  Maria,  der  Jungfrau,  in  Umlauf  –  und  jenes  herrliche 
Weihnachtsevangelium, das uns jedes Jahr neu in seinen Bann zieht. Immer schon hatte man in 
der Krippe des Kindes von Betlehem das Kreuz von Jerusalem vorgezeichnet  gesehen; dass 
Jesu  „Entäußerung“  schon  damals  begann,  als  er  als  armer  Leute  Kind  in  unbehausten 
Verhältnissen  zur  Welt  kam.  Aber  diese  geniale  Erkenntnis,  dass  Jesus  in  seiner  tiefsten 
Erniedrigung den römischen Prokurator zu dieser Schlüsselfrage provozierte:  „Woher stammst 
Du?“ und  sodann  diese  Frage  gleichsam  zur  Überschrift  des  Weihnachtsgeheimnisses  zu 
machen,  das  ist  für  mich  jedenfalls  eine  atemberaubende  Sache.  Sie  führt  uns  hin  zur 
eigentlichen  Aussageabsicht  der  Kindheitsgeschichten  Jesu.  Mit  den Worten  des  päpstlichen 
Schriftstellers: „Die Frage nach dem Woher Jesu ist die Frage nach seiner inneren Herkunft und  
so nach seinem wahren Wesen“, die schließlich theologisch hoch reflektiert zur  christologischen 
Aussage des Großen Glaubensbekenntnisses wurde: „Gottes eingeborener Sohn, aus dem Vater  
geboren vor aller Zeit: Gott von Gott, Licht vom Licht, wahrer Gott vom wahren Gott, gezeugt  
nicht geschaffen, eines Wesens mit dem Vater...Für uns Menschen und zu unserem Heil ist er  
vom Himmel gekommen, hat Fleisch angenommen durch den Heiligen Geist von der Jungfrau  
Maria und ist Mensch geworden.“ Nicht umsonst beugen wir nachher zu jenen  Worten das Knie, 
die in allen großen Vertonungen des Credo eine besondere, andächtige und innige Aura haben: 
„et incarnatus est de spiritu sancto ex maria virgine et homo factus est.“

II.  Ich  finde  diesen  Weihnachtsabschnitt  des  Credo  nirgends  ergreifender,  wunderbarer,  ja 
erschütternder  gefasst  als  in  Franz  Schuberts  Es-Dur-Messe.  Wenn  man  nicht  um  die 
Umstände dieses Werkes wüsste, könnte man versucht sein, hier jene märchenhafte Idylle in 
Musik  zu  vernehmen,  die  nicht  nur  die  Kinder  so  gerne  in  den  landläufigen  Krippenbildern 
inszeniert  sehen. So aber muss man wissen, dass es Schuberts letztes kirchenmusikalisches 
Werk ist. Im Jahre 1828 war er 32 Jahre alt und bereits vom Tod gezeichnet. Es war fromm 
genug, arm genug, unglücklich und einsam genug, um die Worte der Weihnachtsbotschaft  in  
seiner unsterblichen Musik für die gesamte Menschheit und für alle Zeiten gültig auszulegen. Von 
seinem Vater  verflucht,  von den Damen der  Wiener  Gesellschaft  verlacht,  von den  Kritikern 
verhöhnt, von seinen Freunden ebenso vergöttert wie missverstanden war Franz Schubert durch 
ein  leichtsinniges  Liebesabenteuer  von jener  Krankheit  heimgesucht  worden,  die  damals  fast 
immer  einen  tödlichen  Verlauf  genommen  hat.  Die  Syphilis  hatte  ihn  auf  das  Krankenbett  



gezwungen.  Da lag  er  nun,  gepeinigt  von rasenden  Kopfschmerzen,  der  ganze  Körper  eine 
einzige Wunde.

Wie kann ein solcher Mensch, am Rande des Grabes schon, uns etwas zu sagen haben von der 
Rettung und Erlösung der Welt? Oder ist es nicht vielmehr gerade deshalb so wahr, so letztgültig,  
was der Todgeweihte uns über das Weihnachtsfest mitzuteilen hat,  weil ein Mensch in dieser 
entsetzlichen  Situation  nicht  mehr  fähig  ist  zu  Beschönigung  und  Sentimentalität?!  Und  so 
schreibt Franz Schubert mit zitternden Händen seinen Abgesang auf die Welt und das Leben. Es 
ist  ein  Ringen  mit  der  unerbittlichen  Wahrheit  seines  frühen  und  schmählichen  Todes; 
Aufbäumen und Ergebung – beides wird in der erschütternden Vertonung dieses Credo vor uns 
ausgebreitet. Man muss es selbst gehört haben, um zu ahnen, wie viel Angst und Verzweiflung 
er  hier  niederzukämpfen  und  zu  welchem  Vertrauen  er  sich  durchzuringen  vermag.  Eine 
ungeheure Spannung, nennen wir sie die zwischen Krippe und Kreuz, wird da am eigenen Leibe 
ausgehalten:

Alles beginnt – wie gewohnt – mit der Vorherrschaft  des Chores; aber dann, gerade bei den 
Worten  des  „et  incarnatus  est“ beginnt  etwas  Neues,  Wunderbares.  Das  Cello  erfindet  die 
Melodie für ein Solo-Quartett. Es ist wie das Wiegenlied Schuberts im 12/8-Takt; eine bitter-süße 
Melodie von solcher Innigkeit und Schönheit, dass man sich ihr völlig hingeben möchte, - folgten 
da nicht sogleich – zunächst nur wie eine Unterbrechung – die düsteren Töne des  „crucifixus 
etiam pro nobis – er wurde gekreuzigt für uns... – passus et sepultus est – er hat gelitten und ist  
begraben worden.“ Und noch einmal hebt die herrliche Melodie des Weihnachtsgeheimnisses an: 
Der Sopran singt die Worte wie die Stimme eines Engels:  „et incarnatus est... – er hat Fleisch  
angenommen durch den Heiligen Geist aus der Jungfrau Maria und ist Mensch geworden.“ 

Im Angesicht des nahen Todes meditiert Franz Schubert das Geheimnis unserer Erlösung; hält 
er sich fest an der unausdenklichen Wahrheit, dass Gott selbst im Gottes- und Menschensohn 
hinabgestiegen ist unser elendes, todverfallenes Dasein, in dem es so viel Not und Tränen, so 
viel sinnloses Leid, so viel Todesangst gibt bis auf den heutigen Tag. Der große Komponist, der 
unzählige  Gedichte  großer  Lyriker  mit  der  Musik  seines  Herzens  beantwortete,  dass  daraus 
herrliche Lieder  wurden,  er wollte auf  dem Sterbelager,  dass der Gesang der Engel  auf  den 
Fluren von Betlehem zu einem unsterblichen Lied würde auf unser Leben, Leiden und Sterben. 

III.  Haben wir also keine Angst, liebe Gemeinde, dass wir heute Nacht an dieser Krippe und an 
diesem Altar fliehen könnten vor der bedrückenden Realität unserer Welt, von der der Apostel  
Paulus  sagt,  dass sie „bis  zur  Stunde seufzt  und (wie)  in Geburtswehen liegt“. (Röm 8,  22) 
Lassen wir uns nicht einreden, dass uns die Botschaft der Heiligen Nacht nichts als ablenken 
wolle  von  unseren  Sorgen  und  Ängsten  im  persönlichen,  aber  auch  im  öffentlichen,  
gesellschaftlichen und politischen Bereich, wo es so viel Grund gibt zur Angst vor der Zukunft,  
vor der Zerstörung der äußeren und inneren Welt des Menschen. Haben wir keine Sorge, wir  
könnten uns angesichts  der  gut  besuchten Kirchen an Weihnachten hinwegmogeln über  den 
desolaten Zustand der Kirche, mit der auch Franz Schubert seine liebe Not hatte, so dass er es  
wagte,  im  selben  Credo  die  Worte  einfach  auszulassen:  „...et  unam  sanctam catholicam  et  
apostolicam ecclesiam – Ich glaube (an) die eine heilige, katholische und apostolische Kirche.“ Er 
ließ tatsächlich in der Es-Dur-Messe (wie in all seinen Mess-Kompositionen) dieses Bekenntnis 
zur Kirche unvertont und damit einfach weg!

Nein, Schwestern und Brüder, es darf alles sein, wie es ist und weil es so ist – vor allem weil es  
nicht das Letzte ist! Es kommt ja nicht an gegen die größere Wahrheit, dass Gott sich mit alledem 
eingelassen und damit diese Welt, unser Leben und seine Kirche unendlich liebenswert gemacht 
hat. Es lohnt sich zu leben, zu lieben und zu sterben – scheint uns Schuberts Vertonung sagen  
zu wollen. Wohlbemerkt sie ist eine Messe, eine Hl. Messe, deren Musik uns dorthin führt, wo 
Krippe  und  Kreuz,  Weihnachten  und  Ostern  zusammenfinden  und  zusammenklingen  in  der 
unsterblichen Melodie des Himmels, der in dieser Nacht die Erde berührt. 

J. Mohr, St. Vitus und St. Raphael Heidelberg

2


