
Predigt im Bußgottesdienst am 16.12.2012: Jes 41,13-16 ; Lk 3,15-18
Spreu und Weizen

I. Um zu verdeutlichen, was beim großen Advent des Messias geschieht, verwendet der 
Täufer das Bild von der Weizenernte - so wie sie im Altertum und noch Jahrhunderte 
danach vor sich ging. Da wurde mit Dreschflegeln so lange auf die geschnittenen Garben 
eingedroschen, bis sich die Körner aus den Schalen der Ähren gelöst haben. Es gab aber 
auch – wie im Buch Jesaja zu lesen steht -  den Dresch-Schlitten, der den selben Zweck 
erfüllte. Das so Gedroschene wurde dann mit der Schaufel „geworfelt“,  wie man sagte,  
d.h.  hochgeworfen,  so  dass  der  Wind  das  leere  Stroh,  die  Spreu,  forttragen  konnte, 
während die Körner wegen ihres Gewichts zu Boden fielen. Der Weizen wurde dann in die 
Scheune gebracht und dort  eingelagert;  die Spreu aber:  Das leere Stroh es wurde im 
Feuer verbrannt.

Dieser landwirtschaftliche Vorgang, der seinen Zuhörern vertraut war, dieses eindringliche 
Bild aus der bäuerlichen Lebenswelt greift der Täufer auf, wenn er draußen am Jordan 
Buße und Umkehr predigt: Jetzt endlich ist es soweit; jetzt beginnt Gottes Gericht, das Ziel  
ist erreicht: Der Messias kommt - und dieser hält die Schaufel in der Hand, um in seinem 
Volk die Spreu vom Weizen zu trennen, das Gute vom Bösen zu reinigen, die Sünder von 
den Gerechten zu scheiden.

Und er ist gekommen: Der Messias, der „Christus“, wie er in der griechischen Sprache 
genannt wird! Doch Drohung und Angst verbreitet er nicht! Auch an ihm scheiden sich die 
Geister. Aber auf Trennung und Absonderung ist er nicht aus. Im Gegenteil: In Wort und 
Tat zielt Jesus auf die Versöhnung der Gegensätze, auf die Überwindung der unseligen 
Trennungen, nicht zuletzt der Ausgrenzung der Sünder.

Freilich: Auch Jesus hat - wie Johannes, der Täufer - Umkehr und Buße gepredigt und von 
Gottes Gericht gesprochen. Aber er hat nicht die Schaufel, sondern das Kreuz genommen, 
um die Sünden der Welt hinwegzunehmen.

Jesus wagt  es,  von Gottes  Liebe (!)  zu den Sündern zu sprechen,  und das war  eine 
ungeheure  Provokation  für  alle,  die,  wie  Johannes,  den  Zorn  Gottes  auf  die  Sünder 
herabriefen. Jesus war zutiefst davon durchdrungen, dass Gott eine Vorliebe hat für das 
Verlorene. Davon sprach er nicht nur in seinen Gleichnissen, das zeigte er handgreiflich, 
wenn er zu den Verlorenen hinging und Mahl hielt mit den Sündern. Er ahnte die tragische 
Verstrickung ihres Lebens und ließ sie wissen, dass auch Gott darum weiß, wie schwer es 
ist, sich daraus zu lösen. Was sie brauchten, war Güte und Annahme, nicht Drohung und  
Zwang. Das aber beschwor jenen gnadenlosen Konflikt herauf, der am Kreuz enden sollte.  
Seine Widersacher konnten oder wollten es nicht glauben, dass "im Himmel mehr Freude 
herrscht  über  einen  einzigen  Sünder,  der  umkehrt,  mehr  als  über  99  Gerechte,  die  
meinen, der Umkehr nicht zu bedürfen". Das brachte ihr Gottesbild durcheinander, wonach 
Gott nur die Gerechten liebt, die Sünder jedoch unnachsichtig ausgrenzt und bestraft. Das 
brachte ihr Weltbild ins Wanken, in dem kein Platz war für Menschen, die dem Anspruch 
des Gesetzes nicht genügten. 

Kein Wunder also, dass der Täufer an diesem Jesus irre zu werden drohte, hatte er (!)  
den Messias  doch ganz anders angekündigt:  -  eben als den gestrengen Richter,  der  
schonungslos die Scheidung der Gerechten von den Ungerechten vollzieht. Und so stellt 
er im Gefängnis die bittere Frage, mit der er seine eigenen Jünger zu Jesus schickt: "Bist  
du es, der da kommen soll oder müssen wir auf einen anderen warten?" (Mt 11,3)

II. Diesen Widerspruch, diese Spannung, die wir in der Bibel selbst beobachten; das was 
sich hier abspielt zwischen Johannes und Jesus, diese Auseinandersetzung hat sich in der 
Geschichte der Kirche, in ihrem Umgang mit den Sündern nicht selten wiederholt: Immer 
gab  es  die  Verfechter  der  harten  Linie  des  Johannes:  Die  Spreu  muss  vom  Weizen 
getrennt,  das Unkraut  muss aus dem Acker  des Reiches Gottes  entfernt  werden;  die 
Gerechten müssen sich von den Sündern absondern;  Gottes Wille ist  eine Kirche der 



Reinen,  und  darin  haben  die  Lauen,  die  Rückfälligen,  die  Gescheiterten,  die  „treuen 
Kirchenfernen“ keinen Platz. Das ist die Vorstellung von einer Elite-Kirche, von der kleinen 
Schar  der  Überzeugten und moralisch Einwandfreien,  die  jedoch unter  der  Hand sehr 
schnell zur abstoßenden Schar der Selbstgerechten werden kann, die Gott allein für sich 
reklamieren. 

In ihrer großen Linie hat sich die Kirche gottlob immer Jesu Umgang mit den Sündern 
verpflichtet gefühlt, der schon seinen ungeduldigen Jüngern den Rat gab:  "Lasst beides 
wachsen bis zur  Ernte",  weil  beim Ausreißen des Unkrauts auch der Weizen Schaden 
nehmen kann.  "Wenn dann die Zeit der Ernte da ist, werde ich zu den Arbeitern sagen:  
Sammelt zuerst das Unkraut und bindet es in Bündel, um es zu verbrennen; den Weizen  
aber bringt in meine Scheunen!" (Mt 13,20)

Was auch  immer:  Ob  Unkraut  oder  Spreu,  der  Weizen  muss  jedenfalls  von  beidem 
getrennt werden. Doch bei Jesus steht Gottes Geduld mit uns Menschen im Vordergrund 
und sein Werben um unsere  freie  Entscheidung.  Nicht  mit  Druck und mit  Zwang,  mit 
Verständnis und Güte begegnet Gott unserem Versagen. Und das ist unsere Chance, die 
Chance, die wir nützen sollen, um uns schon jetzt von allem zu trennen, was in den Augen 
Gottes  keinen  Bestand  hat.  Wir  brauchen  uns  dabei  nicht  zu  verbiegen  und  klein  zu 
machen vor ihm, denn er denkt groß von uns und traut uns die nötige Einsicht zu.

Und die Kirche? Sie  wird mehr denn je lernen müssen, dass der heutige Mensch nicht  
länger  mit  Drohung  und  Disziplinierung,  sondern  nur  noch  mit  Geduld  und 
Einfühlungsvermögen und mit einem großen Respekt vor seiner Freiheit dahin zu bringen 
ist, sein Leben vor Gott zu verantworten. Der Mensch will ernstgenommen werden auch in 
seiner  Schuld  und  in  seinem  Scheitern  und  darin  nicht  einer  weltfremden  Doktrin 
begegnen, die ihn auf ein zweifelhaftes Mittelmaß zurechtstutzen will. Was uns aufhilft,  
das ist die Art und Weise, wie Jesus auf die Sünder zuging, und nicht die Drohgebärde 
des Täufers. Nur so kommt zum Vorschein, was Jesus die "Freude der Umkehr" nennt; 
nur  so  kommt  der  glühende  Kern  des  Evangeliums,  der  kategorische  Indikativ  zum 
Tragen, dass wir "von Gott geliebt sind vor aller Leistung und trotz aller Schuld."  (P.M. 
Zulehner)

Dann mag es geschehen, dass auch der postmoderne Mensch schließlich erkennt: Ich tue 
mir  letztlich  keinen  Gefallen,  wenn  ich  selbstgerecht  und  stolz  Gottes  Einladung 
ausschlage. Wo mir eine so große Güte entgegenkommt, will ich selber darangehen, in 
meinem Leben die "Spreu vom Weizen" zu unterscheiden und für eine gute Ernte am 
Ende meines Lebens zu sorgen. Ja, ich kann dann sogar noch dem Bösen etwas Gutes 
abgewinnen,  wenn  ich  sehe,  dass  so  manche  Schuld,  so  manche  Krise,  so  manche 
Niederlage meines Lebens notwendig war, um der Mensch zu werden, der ich heute bin. 
Wie viele  Menschen  haben  wohl  erst,  als  sie  ganz  am Ende  und in  schwere  Schuld 
verstrickt  waren,  verstanden,  wer  Gott  für  sie  ist  und  mit  welchem  Erbarmen  er  uns 
Menschen umfängt?! 

War nicht auch das Stroh in der Krippe von Betlehem zunächst nutzlose, wertlose Spreu, 
die vom Weizen getrennt werden musste? Nun aber bettet Gott das Liebste hinein, was er 
uns  Menschen  schenken  konnte,  und  macht  uns  Mut,  das  Leere  und  Vertrocknete 
anzuschauen, was übriggeblieben ist vom Höhenflug unserer misserstandenen Freiheit. 
Wichtiger noch als die Weihnacht ist die Osternacht, denn dort hören wir  alljährlich im 
Exultet die unerhörten Worte von der "felix culpa":  "O glückliche Schuld, welch großen  
Erlöser hast du gefunden!" Warum also sollten wir zu stolz sein, uns als Sünder vor Gott 
zu bekennen, ihm beides anzuvertrauen: die Spreu und den Weizen, unsere Erfolge, aber 
auch unser Versagen? Beides kann uns voran bringen auf unserem Weg zu ihm, auf dem 
Weg zu einem geglückten Menschsein!

J. Mohr, St. Vitus und St. Raphael HD


	Predigt im Bußgottesdienst am 16.12.2012: Jes 41,13-16 ; Lk 3,15-18
	Spreu und Weizen
	J. Mohr, St. Vitus und St. Raphael HD


