Predigt im BuBRgottesdienst am 16.12.2012: Jes 41,13-16 ; Lk 3,15-18
Spreu und Weizen

I. Um zu verdeutlichen, was beim grof3en Advent des Messias geschieht, verwendet der
Taufer das Bild von der Weizenernte - so wie sie im Altertum und noch Jahrhunderte
danach vor sich ging. Da wurde mit Dreschflegeln so lange auf die geschnittenen Garben
eingedroschen, bis sich die Kérner aus den Schalen der Ahren gel6st haben. Es gab aber
auch — wie im Buch Jesaja zu lesen steht - den Dresch-Schlitten, der den selben Zweck
erflllte. Das so Gedroschene wurde dann mit der Schaufel ,geworfelt’, wie man sagte,
d.h. hochgeworfen, so dass der Wind das leere Stroh, die Spreu, forttragen konnte,
wahrend die Koérner wegen ihres Gewichts zu Boden fielen. Der Weizen wurde dann in die
Scheune gebracht und dort eingelagert; die Spreu aber: Das leere Stroh es wurde im
Feuer verbrannt.

Dieser landwirtschaftliche Vorgang, der seinen Zuhdrern vertraut war, dieses eindringliche
Bild aus der bauerlichen Lebenswelt greift der Taufer auf, wenn er draulen am Jordan
BuRe und Umkehr predigt: Jetzt endlich ist es soweit; jetzt beginnt Gottes Gericht, das Ziel
ist erreicht: Der Messias kommt - und dieser halt die Schaufel in der Hand, um in seinem
Volk die Spreu vom Weizen zu trennen, das Gute vom Bosen zu reinigen, die Sinder von
den Gerechten zu scheiden.

Und er ist gekommen: Der Messias, der ,Christus®, wie er in der griechischen Sprache
genannt wird! Doch Drohung und Angst verbreitet er nicht! Auch an ihm scheiden sich die
Geister. Aber auf Trennung und Absonderung ist er nicht aus. Im Gegenteil: In Wort und
Tat zielt Jesus auf die Verséhnung der Gegensatze, auf die Uberwindung der unseligen
Trennungen, nicht zuletzt der Ausgrenzung der Sunder.

Freilich: Auch Jesus hat - wie Johannes, der Taufer - Umkehr und Buf3e gepredigt und von
Gottes Gericht gesprochen. Aber er hat nicht die Schaufel, sondern das Kreuz genommen,
um die Sunden der Welt hinwegzunehmen.

Jesus wagt es, von Gottes Liebe (!) zu den Sindern zu sprechen, und das war eine
ungeheure Provokation fir alle, die, wie Johannes, den Zorn Gottes auf die Sinder
herabriefen. Jesus war zutiefst davon durchdrungen, dass Gott eine Vorliebe hat fur das
Verlorene. Davon sprach er nicht nur in seinen Gleichnissen, das zeigte er handgreiflich,
wenn er zu den Verlorenen hinging und Mahl hielt mit den Stindern. Er ahnte die tragische
Verstrickung ihres Lebens und liel3 sie wissen, dass auch Gott darum weild, wie schwer es
ist, sich daraus zu |6sen. Was sie brauchten, war Gite und Annahme, nicht Drohung und
Zwang. Das aber beschwor jenen gnadenlosen Konflikt herauf, der am Kreuz enden sollte.
Seine Widersacher konnten oder wollten es nicht glauben, dass "im Himmel mehr Freude
herrscht lber einen einzigen Sinder, der umkehrt, mehr als liber 99 Gerechte, die
meinen, der Umkehr nicht zu bediirfen”. Das brachte ihr Gottesbild durcheinander, wonach
Gott nur die Gerechten liebt, die Stinder jedoch unnachsichtig ausgrenzt und bestraft. Das
brachte ihr Weltbild ins Wanken, in dem kein Platz war fur Menschen, die dem Anspruch
des Gesetzes nicht genlgten.

Kein Wunder also, dass der Taufer an diesem Jesus irre zu werden drohte, hatte er (!)
den Messias doch ganz anders angeklndigt: - eben als den gestrengen Richter, der
schonungslos die Scheidung der Gerechten von den Ungerechten vollzieht. Und so stellt
er im Gefangnis die bittere Frage, mit der er seine eigenen Junger zu Jesus schickt: "Bist
du es, der da kommen soll oder miissen wir auf einen anderen warten?" (Mt 11,3)

Il. Diesen Widerspruch, diese Spannung, die wir in der Bibel selbst beobachten; das was
sich hier abspielt zwischen Johannes und Jesus, diese Auseinandersetzung hat sich in der
Geschichte der Kirche, in ihrem Umgang mit den Siindern nicht selten wiederholt: Immer
gab es die Verfechter der harten Linie des Johannes: Die Spreu muss vom Weizen
getrennt, das Unkraut muss aus dem Acker des Reiches Gottes entfernt werden; die
Gerechten mussen sich von den Sundern absondern; Gottes Wille ist eine Kirche der



Reinen, und darin haben die Lauen, die Rulckfalligen, die Gescheiterten, die ,treuen
Kirchenfernen® keinen Platz. Das ist die Vorstellung von einer Elite-Kirche, von der kleinen
Schar der Uberzeugten und moralisch Einwandfreien, die jedoch unter der Hand sehr
schnell zur abstolRenden Schar der Selbstgerechten werden kann, die Gott allein fur sich
reklamieren.

In ihrer grof3en Linie hat sich die Kirche gottlob immer Jesu Umgang mit den Sindern
verpflichtet gefuhlt, der schon seinen ungeduldigen Jungern den Rat gab: "Lasst beides
wachsen bis zur Ernte", weil beim AusreiRen des Unkrauts auch der Weizen Schaden
nehmen kann. "Wenn dann die Zeit der Ernte da ist, werde ich zu den Arbeitern sagen:
Sammelt zuerst das Unkraut und bindet es in Blindel, um es zu verbrennen; den Weizen
aber bringt in meine Scheunen!" (Mt 13,20)

Was auch immer: Ob Unkraut oder Spreu, der Weizen muss jedenfalls von beidem
getrennt werden. Doch bei Jesus steht Gottes Geduld mit uns Menschen im Vordergrund
und sein Werben um unsere freie Entscheidung. Nicht mit Druck und mit Zwang, mit
Verstandnis und Gite begegnet Gott unserem Versagen. Und das ist unsere Chance, die
Chance, die wir nutzen sollen, um uns schon jetzt von allem zu trennen, was in den Augen
Gottes keinen Bestand hat. Wir brauchen uns dabei nicht zu verbiegen und klein zu
machen vor ihm, denn er denkt grof3 von uns und traut uns die nétige Einsicht zu.

Und die Kirche? Sie wird mehr denn je lernen mussen, dass der heutige Mensch nicht
langer mit Drohung und Disziplinierung, sondern nur noch mit Geduld und
EinfGhlungsvermdgen und mit einem groRen Respekt vor seiner Freiheit dahin zu bringen
ist, sein Leben vor Gott zu verantworten. Der Mensch will ernstgenommen werden auch in
seiner Schuld und in seinem Scheitern und darin nicht einer weltfremden Doktrin
begegnen, die ihn auf ein zweifelhaftes Mittelmald zurechtstutzen will. Was uns aufhilft,
das ist die Art und Weise, wie Jesus auf die Sunder zuging, und nicht die Drohgebarde
des Taufers. Nur so kommt zum Vorschein, was Jesus die "Freude der Umkehr" nennt;
nur so kommt der glihende Kern des Evangeliums, der kategorische Indikativ zum
Tragen, dass wir "von Gott geliebt sind vor aller Leistung und trotz aller Schuld." (P.M.
Zulehner)

Dann mag es geschehen, dass auch der postmoderne Mensch schlieBlich erkennt: Ich tue
mir letztlich keinen Gefallen, wenn ich selbstgerecht und stolz Gottes Einladung
ausschlage. Wo mir eine so grof3e Gute entgegenkommt, will ich selber darangehen, in
meinem Leben die "Spreu vom Weizen" zu unterscheiden und fir eine gute Ernte am
Ende meines Lebens zu sorgen. Ja, ich kann dann sogar noch dem Bosen etwas Gutes
abgewinnen, wenn ich sehe, dass so manche Schuld, so manche Krise, so manche
Niederlage meines Lebens notwendig war, um der Mensch zu werden, der ich heute bin.
Wie viele Menschen haben wohl erst, als sie ganz am Ende und in schwere Schuld
verstrickt waren, verstanden, wer Gott fur sie ist und mit welchem Erbarmen er uns
Menschen umfangt?!

War nicht auch das Stroh in der Krippe von Betlehem zunachst nutzlose, wertlose Spreu,
die vom Weizen getrennt werden musste? Nun aber bettet Gott das Liebste hinein, was er
uns Menschen schenken konnte, und macht uns Mut, das Leere und Vertrocknete
anzuschauen, was Ubriggeblieben ist vom Hohenflug unserer misserstandenen Freiheit.
Wichtiger noch als die Weihnacht ist die Osternacht, denn dort hdéren wir alljahrlich im
Exultet die unerhérten Worte von der "felix culpa": "O gliickliche Schuld, welch groBen
Erléser hast du gefunden!" Warum also sollten wir zu stolz sein, uns als Stinder vor Gott
zu bekennen, ihm beides anzuvertrauen: die Spreu und den Weizen, unsere Erfolge, aber
auch unser Versagen? Beides kann uns voran bringen auf unserem Weg zu ihm, auf dem
Weg zu einem gegliickten Menschsein!

J. Mohr, St. Vitus und St. Raphael HD



	Predigt im Bußgottesdienst am 16.12.2012: Jes 41,13-16 ; Lk 3,15-18
	Spreu und Weizen
	J. Mohr, St. Vitus und St. Raphael HD


