
Predigt am 16.12.2012 (3. Advent Lj.C): Zef 3, 14-17; Phil 4,4-7; Lk 3, 10-18

Keine Gaudi an Gaudete

I. „Wo Gott nichts zu suchen hat“  – Auf der Titelseite der Wochenzeitschrift „DIE ZEIT 
(28.11.2012)  stand  kürzlich  diese  groß  gedruckte  Überschrift.  -  bebildert  mit  einem  der 
bekanntesten  Motive  der  religiösen  Kunstgeschichte:  Michelangelos  Erschaffung  des 
Menschen in der Sixtinischen Kapelle im Vatikan, allerdings ein klein wenig, dafür raffiniert, 
verändert:  Da sucht Gott,  der Schöpfer,  Adam mit ausgestrecktem Arm zu berühren; der 
Mensch  allerdings  –  im  Unterschied  zum Original  –  richtet  seine  Hand  abwehrend  auf. 
Darüber nun besagte Überschrift: „Wo Gott nichts zu suchen hat“ mit dem Zusatz:  „Ob es 
um Gotteslästerung,  Beschneidung oder Kruzifixe  geht  – wer  mit  Glauben Politik  macht,  
schürt  immer  Unfrieden.  Soll  Religion  deshalb  Privatsache  sein?  Ein  Streit,  der  zur  
Zukunftsfrage wird.“ 

Jedes Jahr im Advent ist die Kirche aufgrund der Bibeltexte der Liturgie gehalten, genau die 
Figur zu entdecken,  die das hundertprozentige Gegenteil  zu der Verbannung Gottes aus 
dem öffentlichen Leben ist:  Johannes, der Täufer.  Er legte sich an mit  den Reichen und 
Regenten und seine Bußpredigt am Jordan ließ an Deutlichkeit, ja an Unerbittlichkeit nichts 
zu wünschen übrig: Gott hat Rechte in dieser Welt, nicht nur in der Religion, sondern auch in 
der weltlichen Gesellschaft. Gottesrecht ist Menschenrecht, da gibt es für den Täufer keinen 
Zweifel. Wo Gott nichts mehr zu suchen hat, da ist der Mensch nicht mehr auf der Suche 
nach Gott.  Er verliert  seine Orientierung und jene Wertordnung, die in Gottes Recht und 
Gebot wurzelt.

In  der  Tat  scheiden  sich  auch  heute  am  Gottesglauben  die  Geister!:  Ob  es  um  die 
Bedeutung der Ehe von Mann und Frau geht, um den Schutz der ungeborenen Kinder aber 
auch  der  Altersschwachen  an  ihrem  Lebensende,  um  die  Manipulation  am  Erbgut  des 
Menschen oder wie auch immer die strittigen ethischen Fragen lauten: Es geht tatsächlich 
darum, ob die fortschreitende Säkularisierung nicht doch letztendlich zum Moralverfall führt. 
Vieles  spricht  tatsächlich  dafür.  Mit  Säkularisierung  ist  gemeint:  Es  gibt  nichts  Heiliges, 
welches das Weltliche stören darf. Es gibt ein Ethos, das der religiösen Begründung nicht 
mehr  bedarf.  Es  gibt  bestenfalls  subjektive  Geschmacksurteile,  aber  doch  nicht  Gottes 
Gebote oder ein Recht der Kirche, sich in der Öffentlichkeit mit ihren Wertvorstellungen zu 
Wort zu melden. In der Tat: „Ein Streit, der zur Zukunftsfrage wird.“

II.  Schon die Liturgie des ersten Jahrtausends hat am 3. Adventsonntag neben die strenge 
und freudlose Bußpredigt  Johannes des Täufers die freudige Lesung aus dem Philipper- 
Brief gestellt: „Freut euch im Herrn zu jeder Zeit. Abermals sage ich: Freuet euch! Eure Güte  
werde allen Menschen bekannt. Der Herr ist nahe!“ So als wolle uns die Liturgie sagen: Nicht 
freudlos, nicht aus grimmiger Weltverachtung oder als kirchlicher Wutbürger für Gottes Wort 
und die christlichen Werte eintreten,  sondern in  fröhlicher  Gelassenheit  dessen,  der  den 
langen Atem hat, an Gottes langen Atem glaubt. Macht allen Menschen Eure Güte bekannt – 
und  nicht  nur  Eure  strengen  Maßstäbe,  an die  Ihr  Euch  selber  nicht  immer  haltet!  Das 
widerständige Eintreten und die Parteinahme für Gottes Recht und Gottes Gebote verträgt 
sich durchaus mit jener heiligen Sorglosigkeit, von der der Apostel spricht: „Sorgt euch um 
nichts, sondern bringt in jeder (!) Lage betend und flehend eure Bitten mit Dank vor Gott!“  
Dann verlieren die kirchlichen Wortmeldungen das Besserwisserische und Belehrende; dann 
stellen wir es letztlich Gott anheim, was er dort findet, wo er angeblich nichts mehr zu suchen 
hat.  Dann  trauen  wir  es  IHM auch  heute  noch  zu,  dass  er  „seine  Feinde  zur  Umkehr  
zwingen“ kann, wie es in der herrlichen 1. Lesung aus dem Buch Zefanja hieß: „Der Herr,  
dein Gott, ist in deiner Mitte! Lass die Hände nicht sinken!“

Im  Bußgottesdienst  heute  Abend  werden  wir  noch  einmal  und  unter  anderen 
Gesichtspunkten die Bußpredigt des Täufers auf ihre Aktualität hin befragen, allerdings im 
Kontrast,  im  Unterschied  zur  Umkehr-Botschaft  Jesu,  für  den  „die  Güte  und 
Menschenfreundlichkeit  Gottes“ (Tit 3,4) im Vordergrund stand und nicht Gottes strenges 
Strafgericht.  Dies gilt  selbst dann noch, wenn wir  darauf bestehen, dass Religion für uns 



Christen niemals reine Privatsache sein kann; wo wir uns der Parole widersetzen, dass Gott 
dort nichts zu suchen habe, wo der Mensch eigenmächtig und oft genug eigensüchtig auf 
Gottes Wort und Weisung verzichten zu können glaubt – letztlich zu seinem Schaden und 
nicht zu seinem Nutzen.

III. „Porta fidei – Die Tür des Glaubens“: So heißt das Schreiben mit dem Papst Benedikt 
XVI. „das Jahr des Glaubens“ ankündigte, das er am 11. Oktober 2012 für die ganze Kirche 
eröffnet hat. In diesem Rundschreiben formuliert der Papst einen denkwürdigen Satz: „Gott 
ruft die Menschen durch die Vergebung der Sünden zur Umkehr des Lebens.“ Erst 
beim nochmaligen Hinhören fällt einem das Besondere auf. Es ist die Reihenfolge: Zuerst 
erfolgt  Gottes  vergebendes  Handeln  und  dann  oder  daraufhin  vermag  der  Mensch  die 
Umkehr  zu  vollziehen.  Man  hat  dies  auch  schon  –  in  Anlehnung  an  Immanuel  Kants 
kategorischen Imperativ – den kategorischen Indikativ des Evangeliums genannt: Nicht du 
sollst, du musst dies und das tun, leisten, erbringen, ändern - und dann erst vergibt Dir Gott. 
Sondern umgekehrt, ja kategorisch gilt: Du bist erlöst, Du darfst, Du kannst umkehren, weil 
Gott Dich längst und „zuerst geliebt“ (1 Joh 4,10) und beschenkt hat. Nicht erst wenn wir uns 
bußfertig zeigen, geht Gott einen Schritt auf uns zu und vergibt uns. Sondern weil Gottes 
Gnade uns zuvor kommt, können wir umkehren. „Du kannst Dich ändern, weil Du sein darfst  
wie du bist!“ Ich liebe dieses paradoxe Wort, weil es für mich Jesu Umgang mit den Sündern 
kennzeichnet. Am Unterschied zwischen der Bußpredigt Johannes, des Täufers, und dem 
Umgang  Jesu  mit  den  Sündern  werden  wir  (im Bußgottesdienst)  sozusagen  die  andere 
Melodie erkennen, die aus der biblischen Drohbotschaft die Frohbotschaft des Evangeliums 
hervorgehen lässt. 

Denn diese Frohe Botschaft schlägt sich seit jeher nicht zuletzt in der Musica Sacra nieder, 
deren  Pflege  unseren  Kirchenmusikern  und  Kirchenchören  aufgetragen  ist.  Mit  diesem 
Festgottesdienst am Sonntag Gaudete begehen wir ja das denkwürdige 125jährige Bestehen 
des Kirchenchores von St.  Vitus.  Er hat,  das darf  sicher  gesagt  werden,  schon bessere 
Zeiten gesehen und leidet,  wie so viele Kirchenchöre, an Überalterung und mangelndem 
Nachwuchs.  Wenn  wir  wollen,  dass  uns  unsere  Kirchenchöre  erhalten  und  bei  einem 
ansehnlichen Niveau bleiben, dann müssen wir uns auch darum kümmern. Deshalb verbinde 
ich heute meinen und unser aller  Dank an die treuen Sängerinnen und Sänger mit  dem 
Appell  an  die  Gemeinde,  unseren  Kirchenchor  nicht  sich  selbst  zu  überlassen,  sondern 
neue,  junge,  vor allem auch Männerstimmen für  den Chor zu gewinnen – zum Lobpreis 
Gottes und zur Freude der Menschen. 

Während  jetzt  im  Advent  überall  bereits  die  gängigen  Weihnachtshits  (Weihnacht-Shits) 
geträllert werden und die „Jingel bells“ die „White chrismas“ einläuten, pflegen wir hier das 
herrliche und reiche adventliche Liedgut. „Mach dich auf und werde Licht“ heißt die Kantate 
von Wolfgang Carl Briegel, mit der uns jetzt der jubilierende Jubiläumschor erfreuen will.

J. Mohr, St. Vitus und St. Raphael Heidelberg

2

2


	J. Mohr, St. Vitus und St. Raphael Heidelberg

