
Predigt am 9.12.2012 (2. Advent Lj. C): Lk 3,1-6
Heilszeit nicht Märchenzeit

„Für Unmut unter Christen sorgte eine Werbung der kath. Verlagsgruppe WELTBILD. Sie bietet  
die  biblische  Weihnachtsgeschichte  in  der  Edition  „Nostalgischer  Märchenschatz“ an...  Das 
Evangelium  von  der  Geburt  Christi  im  Kind  von  Betlehem   in  einer  Reihe  mit  den  Märchen  
Aschenputtel, Rotkäppchen und Schneewittchen...Das Ärgernis liege besonders darin, dass das  
Unternehmen  WELTBILD  völlig  in  kirchlichem  Besitz  sei.  Eigentümer  seien  immer  noch  die  
katholischen Bischöfe. (Bereits im vergangenen Jahr geriet WELTBILD bekanntlich wegen des  
Verkaufs pornographischer und esoterischer Bücher in die Kritik.) Der härteste Vorwurf lautete:  
„Verrat an der christlichen Wahrheit von Weihnachten!“

So weit haben wir es also gebracht: Wieder einmal ein Eigentor! Selbst ein christlicher  Verlag reiht 
die biblische Weihnachtsgeschichte unter die großen Märchen der Menschheit  ein. Ich schicke 
diese Pressemeldung voraus, damit wir auf diesem Hintergrund das heutige Evangelium in seiner 
geradezu provozierend historischen Sprache und Einordnung der Ereignisse verstehen. 

I. Hier wird eben kein Märchen eingeleitet oder vorbereitet. Hier wird nichts dem Ungefähren oder 
Zufälligen überlassen. Hier ist kein Irgendwann und Irgendwie. Hier herrscht Genauigkeit wie sonst 
an keiner anderen Stelle des Neuen Testamentes.  Dagegen verblasst  sogar der weltberühmte 
Beginn des Weihnachtsevangeliums: „Es begab sich aber zu der Zeit des Kaisers Augustus...“ (Lk 
2,1) Was dort noch ungefähr bleibt, hier wird es exakt historisch belegt:  „Es war im 15. Jahr der  
Regierung des Kaisers Tiberius, Pontius Pilatus war Statthalter von Judäa...“ Eine Zeitansage wie 
aus dem historischen Lexikon, nachrechenbar und durch markante Personen und Machtbezirke 
nach allen Seiten abgesichert. Hätte er gekonnt und unsere Zeitrechnung gekannt, Lukas hätte 
sicherlich  geschrieben:  „Es geschah im Jahre 29 nach Christus,  der  römische Kaiser  Tiberius 
regierte im 15. Jahr...“

Verstehen Sie, liebe Schwestern und Brüder?! Da steht ein Konzept dahinter. Diese Genauigkeit 
ist  kein  Zufall.  Der  Evangelist  Lukas  will  das  Heil  in  die  Zeit  stellen,  in  die  vorfindliche, 
nachvollziehbare Zeit. Hier wird kein Märchen, kein Mythos, keine Geschichte erzählt vom Rande 
der Zeit, hier wird die Zeit selber zur Geschichte und zum Gegenstand des Heiles. Die Geburt 
Christi  und die Ankündigung durch das Wirken Johannes,  des Täufers wenden die Zeit.  „Das 
Heil...,das von Gott  kommt“ ist  nicht  mehr  nur  ein  Teil  der  Zeit,  die  gewöhnliche  Zeit  ist  jetzt 
Heilszeit. Und Christus ist die Mitte der Zeit. 

Lukas  kennt  seine  „Pappenheimer“.  Seine  Leser  und  Hörer  sind  die  griechisch  sprechenden 
Bürger  des  römischen  Reiches,  gebildete  Heiden  (Nichtjuden),  die  modernen  Menschen  von 
damals,  die Aufgeklärten,  die sich etwas einbildeten auf  ihr  Wissen und stolz  waren auf  ihren 
freigeistigen Lebensstil. An ihre Adresse schreibt Lukas sein Evangelium von etwas ganz Neuem 
und Unerhörtem. Und weil  er seine skeptischen, leicht nörgelnden akademischen Besserwisser 
kennt,  benutzt  er  ihren  Schreibduktus,  erklärt  er  in  ihren  Denkstrukturen,  sättigt  er  deren 
Informationsbedürfnis nach gesicherten Fakten, nach historischer Gewissheit: Wann war das; wer 
waren  der  Kaiser,  der  Regierungschef,  der  Ministerpräsident;  wer  waren  die  maßgeblichen 
religiösen Autoritäten? Zunächst einmal Skepsis ausräumen, historische Kompetenz nachweisen, 
sich Glaubwürdigkeit verschaffen, den Boden für die gute Nachricht vorbereiten. Das ist der erste 
Schritt, den wir bei Lukas beobachten.

II. Dann aber kommt die Zumutung knüppeldick. Für eine griechisch sprechende Zunge und ein 
lateinisch  hörendes  Ohr  ein  unerhörter  Bruch:  „Da  erging  in  der  Wüste  der  Ruf  t  Gottes  an  
Johannes,  den  Täufer...“ Dieser  Satz  gleicht  einem literarischen  Erdbeben.  Der  Grund seines 
Schreibens nimmt nicht in Rom seinen Ausgang, dem damaligen „Nabel der Welt“. Und selbst dort 
„erging“  normalerweise  das  Wort  des  göttlichen  Kaisers.  Nein,  nicht  in  Rom,  auch  nicht  in 
Alexandrien in  Ägypten,  dem Zentrum der Wissenschaft;  in  keiner  Metropole,  sei  es Ephesus, 
Athen oder Antiochien,  fängt es an.  Nicht  einmal  in Jerusalem, dem religiösen Mittelpunkt  der 
Juden. Es beginnt  „in der Wüste“, im Niemandsland, im Totenraum! Dort, wo kein Leben, keine 
Hoffnung  herrschen,  nur  Hunger  und  Durst  warten.  Einöde,  Trockenland,  Fluchtpunkt  für 
Deserteure, Aufständische und Ausgesetzte. „Da...erging das Wort Gottes an Johannes, den Sohn  
des Zacharias“, das Wort vom Heil, das Wort, das alles wendet. 



Das stellt alles auf den Kopf! Ein aufgeklärter Verstand bekommt da seine Schwierigkeiten; eine 
gutgläubige Seele gerät in Verwirrung. Ein eingefleischter Skeptiker kann da nur milde lächeln. 
Das ist nicht vorgesehen im Computer-Programm! „Da erging in der Wüste das Wort Gottes...“ Da 
muss man kapitulieren mit seinem Verstand, ja sogar mit seinem religiösen Gefühl. Das muss ich 
akzeptieren, das muss ich annehmen und glauben – dann erst werde ich froh, dass Gott sogar dort 
spricht, wo selbst die Natur verstummt: In der Wüste! Dort in der Wüste beginnt er von Neuem – 
damals wie heute!

Welch  farbigen  Pinselstrich  setzt  also  Lukas  auf  die  langweilige  Leinwand  des  alltäglichen 
Lebensgrau: in meine eigene Seelenlandschaft, in der Wüste meines Lebens, mitten in meinen 
Traurigkeiten, bei Resignation und Mutlosigkeit, im Trockenland meines Glaubens, im Dürreland 
von  Streit  und  Hader,  in  der  Einöde  von  Einsamkeit  und  Angst,  im  Niemandsland  meiner 
enttäuschten Hoffnungen,  im unfruchtbaren Einerlei  meines  Alltags  –  mitten  in  der  Wüste,  im 
wüsten Bereich meines Lebens – da ergeht das Wort Gottes, das Wort vom Heil  und von der 
Heilung.

III. „Und alle Menschen werden das Heil sehen, das von Gott kommt.“ – aber nur, wenn sie wollen. 
Wenn sie ablegen wollen allen intellektuellen Dünkel und jede geistige Hochnäsigkeit; wenn sie 
umzukehren bereit sind von ihrem falschen Denken und verkehrten Handeln. Und wenn sie hören 
wollen  auf  „die  Stimme,  die  in  der  Wüste  ruft:  Bereitet  dem Herrn  den  Weg!“ Das  Heil  wird 
kommen,  und  „sehen“  werden  es  die,  die  dafür  Platz  geschaffen  haben  in  ihrem Leben.  Wir 
müssen es uns schenken lassen, wir können es nicht inszenieren: nicht auf Weihnachtsmärkten, 
nicht  einmal  im  „Weihnachtsoratorium“,  nicht  einmal  in  unseren  Gottesdiensten.  Advent  heißt, 
Platz schaffen – nicht nur „Plätzchen“ schaffen/backen - Platz schaffen für das, was Gott tun will in 
meinem  Leben  und  in  unserer  Welt.  Kein  Irgendwann  und  Irgendwie,  kein  Dazwischen,  kein 
Vielleicht,  kein „Abwarten und Tee trinken“.  Weg mit  dem mehrdeutigen Plunder,  fort  mit  dem 
vielerlei Glauben! Das Heil hat eine Geschichte und einen Namen, einen Anspruch und eine Zeit. 
Jetzt  im  Advent  geht  es  darum,  das wieder  wahr-  und  ernst  zu  nehmen.:  Dass  Gottes  Wort 
souverän ergeht; dass ER Zeit und Ort bestimmt, und dass die Stimme seiner Boten noch immer 
unbequem klingt in den Ohren der Menschen: „Was krumm ist, soll gerade werden...!“ Vermutlich 
öfter als wir glauben spricht Gott zu uns in den Krisenzeiten und Trockenperioden unseres Lebens, 
wo wir es nicht erwarten und nicht mit ihm rechnen. Die Wüste ist darum in der Bibel auch ein 
bevorzugter Ort der Gotteserfahrung. Hier fehlt alles, was wir die Errungenschaften der Zivilisation 
nennen. Hier, weitab von Kultur und Politik begann Gott von Neuem. Allzu behagliche Erwartungen 
an den Advent verhindern solche Erfahrungen. Die Wüste macht wach und wachsam zugleich! 
Darum verband  Philipp Nicolai in seinem berühmten Choral die Wüstenstimme mit der Stimme 
des Wächters:  „Wachet  auf,  ruft  uns die Stimme,  der Wächter sehr hoch auf der Zinne...“ Ein 
Kirchenlied unserer Tage („Sonne der Gerechtigkeit“ GL 644) sagt es noch deutlicher: „Weck die 
tote Christenheit aus dem Schlaf der Sicherheit, dass sie deine Stimme hört, sich zu deinem Wort  
bekehrt: Erbarm‘ dich, Herr.“

Josef Mohr, St. Vitus und St. Raphael HD

2


	Predigt am 9.12.2012 (2. Advent Lj. C): Lk 3,1-6
	Heilszeit nicht Märchenzeit

	„Für Unmut unter Christen sorgte eine Werbung der kath. Verlagsgruppe WELTBILD. Sie bietet die biblische Weihnachtsgeschichte in der Edition „Nostalgischer Märchenschatz“ an... Das Evangelium von der Geburt Christi im Kind von Betlehem in einer Reihe mit den Märchen Aschenputtel, Rotkäppchen und Schneewittchen...Das Ärgernis liege besonders darin, dass das Unternehmen WELTBILD völlig in kirchlichem Besitz sei. Eigentümer seien immer noch die katholischen Bischöfe. (Bereits im vergangenen Jahr geriet WELTBILD bekanntlich wegen des Verkaufs pornographischer und esoterischer Bücher in die Kritik.) Der härteste Vorwurf lautete: „Verrat an der christlichen Wahrheit von Weihnachten!“
	I. Hier wird eben kein Märchen eingeleitet oder vorbereitet. Hier wird nichts dem Ungefähren oder Zufälligen überlassen. Hier ist kein Irgendwann und Irgendwie. Hier herrscht Genauigkeit wie sonst an keiner anderen Stelle des Neuen Testamentes. Dagegen verblasst sogar der weltberühmte Beginn des Weihnachtsevangeliums: „Es begab sich aber zu der Zeit des Kaisers Augustus...“ (Lk 2,1) Was dort noch ungefähr bleibt, hier wird es exakt historisch belegt: „Es war im 15. Jahr der Regierung des Kaisers Tiberius, Pontius Pilatus war Statthalter von Judäa...“ Eine Zeitansage wie aus dem historischen Lexikon, nachrechenbar und durch markante Personen und Machtbezirke nach allen Seiten abgesichert. Hätte er gekonnt und unsere Zeitrechnung gekannt, Lukas hätte sicherlich geschrieben: „Es geschah im Jahre 29 nach Christus, der römische Kaiser Tiberius regierte im 15. Jahr...“

